Itinerario Espiritual
Primera edicion en espafiol, 1996
Traduccion del italiano: P. Agustin Martinez Cea, C.O. del Oratorio de México La Profesa
Cuidado de la edicion: Humberto Gonzdlez Puente

Segunda edicion en espafiol: Mayo 2014

Prefacio

|. Desde la época en que el Sefior doné a su Iglesia a San Felipe Neri, la figura de este santo ha
ejercido siempre una fuerte sugestiéon y una gran atraccién. «En torno a él un verdadero
encantamiento... En él se resume y se personifica el espiritu de los tiempos modernos...»[1]. El
estilo de vida practicado por él y sus discipulos es original y atractivo. El carisma de Felipe es
poliédrico y no es facil expresarlo con una palabra o una frase.

Il. Las Constituciones del Oratorio de San Felipe Neri, nacidas de la vida practica cotidiana del santo
y de los suyos, expresan una rica espiritualidad y un tenor de vida que se remonta a la vida de los
primeros cristianos. Es un estilo de vida auspiciado por el Concilio Vaticano II[2], inclusive para los
sacerdotes diocesanos al cuidado de las almas.

lll. En el presente texto se busca resaltar las caracteristicas mas relevantes que explican lo que el
Espiritu Santo ha transmitido a su Iglesia, por medio de San Felipe, a través de una experiencia de
vida sencilla, permeada por el amor de Dios y del préjimo.

IV. Es bello esclarecer aquello que distingue y caracteriza a la Congregacidn del Oratorio y
proponerlo también a los jovenes de hoy, deseosos de darse a Dios y a los hermanos, escogiendo
éste entre tantos otros modos de operar en la Iglesia, en la cual estd siempre presente el Espiritu
Santo, con la variedad de sus dones y carismas.

V. Es particularmente bello -y obligatorio- para todos los miembros del Oratorio profundizar este
conocimiento, escrutando los origenes y las tradiciones filipenses, para tener siempre presente la
propia identidad y poderla expresar en el trabajo de la propia santificacidn, en la vida cotidiana de
la familia -como lo es la oratoriana-, en las obras de apostolado y en la guia de las almas.

VI. Los oratorianos queremos ser en los tiempos modernos un signo del amor de Dios y de la
presencia del Espiritu Santo en la Iglesia de Cristo, como lo fue San Felipe Neri en su tiempo.

El Oratorio esta llamado a llevar el Evangelio en el mundo moderno -rico en fermentos positivos,
pero también tentado por el materialismo y por la autocomplacencia-, con su propuesta de amor,
de sencillez, de alegria y de oracién auténtica.

VII. Para concurrir mas eficazmente a la mision de la Iglesia en el mundo -a fin de que se extienda
el Reino de Dios en la variedad de sus dones-, es un medio indispensable para el Oratorio conocer
el propio carisma como un don del Espiritu Santo, valorizarlo, potenciarlo y anunciarlo.

Capitulo I. San Felipe Neri


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn1
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn2

San Felipe Neri

1. Felipe Neri obrd en la Iglesia en tiempos muy dificiles. El Espiritu Santo obré en él de
modo extraordinario para la reforma de las costumbres y la profunda revivificacién de la
fe. Todavia hoy su espiritualidad, su originalidad, su espontaneidad, su ensefianza, su
estilo de vida y la alegria que expandia en tomo a si, atraen admiracién, simpatia y deseos
de afrontar con seriedad el problema religioso, el compromiso de amor hacia Dios y el
bien de los hermanos.

2. Es notoria su autenticidad evangélica en el ejercicio de la virtud y de su celo apostdlico.
La espontaneidad de su espiritu sigue siendo sorprendente. Vivié lo sobrenatural con total
naturalidad e hizo de su fe una fuente de alegria y de comunidn. Con sabia pedagogia supo
transmitir su experiencia a tantos discipulos e hijos espirituales.

Pippo Buono

e 3. Felipe habia heredado un cardcter agradabilisimo y estaba dotado de una
natural bondad, penetrada por la gracia. Era conocido como “Pippo buono”. En
este terreno naturalmente bendecido, su familia, muy religiosa, habia sembrado
mucho. Para él era una alegria la oracién, el canto, la recitacion de los Salmos
junto con su hermana. El gusto por lo divino esta presente en él desde su mas
tierna infancia. A medida que crece en edad el Espiritu Santo dilata su capacidad
para recibir los dones.

e 4. Sin duda, en la formacién de su religiosidad contribuyé mucho que frecuentara
el convento de San Marcos en Florencia. iCuanta alegria le procuraban los cantos
espirituales que se efectuaban en la plegaria y en la liturgia de San Marcos, cantos
populares, con el lenguaje popular, aptos para elevar el espiritu e infundir alegria;
y cudnto interés suscitaban en él las predicaciones dominicales que iluminaban su
mente e inflamaban su corazén con la Palabra de Dios!

En San Marcos aleteaban el espiritu ardiente y batallador de Savonarola, pero también las suaves
imdagenes pintadas por el Beato Angélico.

De San German a Roma

5. a) Felipe se habia ido a San German quiza para satisfacer el deseo de su padre que sufria
estrechez econémica.

5. b) No estaba hecho para las cosas a medias, sino para el compromiso. La cercania de los
benedictinos estimula y acrecienta en él la urgencia de escoger, de dar un sentido a su
vida. En la “montafia hendida”, cerca de Gaeta, habia una capilla dedicada a la Santisima
Trinidad, esta maravilla de la naturaleza, esta hendidura de la montafia que se desploma
sobre el mar, desde la cual uno puede extenderse con la mirada hasta el infinito, lo llena
de misterio, lo sumerge en Dios. La meditacion le hace ver la vaciedad de cuanto el mundo
le puede ofrecer. El no se siente hecho para el comercio ni para otras profesiones que
ligan el corazdn a los negocios.



e 6. Con el ardor de sus dieciocho afos, ddcil a la llamada del Espiritu Santo, decidié ponerse
a la total disposicion del Sefior.

Sentia una fuerte atraccion hacia la vida eremitica: se reflejaba en la vida de los Padres del
desierto, hombres que, segun él, se le parecian. Pero el Sefior no lo Ilamaba a una vida solitaria,
antes bien, lo puso en un mundo lleno de contradicciones, en una ciudad, de tal manera agitada,
que llegaba al vértigo, a ésta lo llamaba para llevar paz, serenidad, espiritu de reflexion y de
plegaria, atendiendo a la conversién del corazon.

e 7. En Gaeta hace una eleccion radical, total. Parte para Roma. No sabe bien que hara. Se
deja guiar por el Espiritu Santo.

e 8. a) Encasa de la familia Caccia, esperando a que el Sefior le muestre claramente qué
hacer, inicia su apostolado sembrando en los corazones no contaminados de los hijos de
su patrén, el amor de Dios.

e 8. b) Mientras tanto, vive en plegaria y penitencia y continta los estudios académicos.
Comienza a conocer las miserias de Roma: personas deshechas a manos de los vicios; la
pobrezay la miseria, las enfermedades y el abandono son también efectos del desastroso
sagueo de Roma en 1527. Su corazdn se llena de tristeza, de compasion. El fuego del
Espiritu Santo lo quema por dentro. Vende hasta sus libros para llevar ayuda. Se hace
peregrino visitando las iglesias, habla de Dios por las calles. De noche se retira a las
catacumbas de San Sebastian, a solas con Dios. En el silencio, lejos del estruendo de la
ciudad, renueva sus energias. La vispera de Pentecostés de 1544 el Espiritu Santo lo llena
de Su fuego: se le rompen las costillas mientras su corazén se dilata para acoger al
huésped divino. Se vuelve un “incendiario” del amor divino. Esto constituye el acon-
tecimiento central de su vida: es su Pentecostés.

e 9. a) Reflexiona sobre la dificil situacidn en la que se debate la Iglesia de Cristo. Contempla
la vida evangélica de los primeros cristianos que tenian «un solo corazén y una sola alma»
(Cfr. Hch 4, 32). Preocupado por esto se encuentra confortado sélo por el Sefior, en él se
refuerza el ansia de llevar su humilde contribucién para un renacimiento del espiritu evan-
gélico, de la vida cristiana.

e 9.b) La plegariay la confianza ilimitada en Dios son su alimento. Esta en continua relacién
con Dios a quien siente como Padre y del cual se siente como hijo. A menudo repetia:
“Sefior haz de mi como sabes y quieres...”

e 9.c) Su profunda sensibilidad natural, el espiritu de oracién y de inhabitacion del Espiritu
Santo hacen de Felipe un apdstol excepcionalmente humano, libre; totalmente dedicado
al bien de los hermanos, en absoluta fidelidad a la Iglesia de Cristo.

Ascesis de San Felipe

e 10. De joven Felipe vivié en su ciudad de Florencia, en un clima de intrigas politicas y de
guerra por la conquista del poder. Quiza también por esto cuando partid para San German
dejé su ciudad sin lamentos. De Florencia nunca sintié nostalgia y jamas regreso a ella.



11. a) Su espiritu comenzaba a anhelar cosas mas elevadas. No habia apegado su corazén
ni a la riqueza ni a los honores ni a la nobleza terrena. Su patria era el Cielo. No son los
nacimientos los que cuentan sino la propia conducta de vida. Los santos no lo son por
donde nacen, sino por cémo viven y donde mueren. Este era en él, ya desde joven, el eco
de la llamada de Jesus: «Cualquiera que no renuncie a cuanto posee, no puede ser
discipulo mio» (Lc 14, 33). «Si alguno quiere venir conmigo, renuncie a si mismo, tome su
cruz y sigame. Porque quien quiera salvar su vida la perdera, pero quien pierda su vida por
mi, la encontrara. ¢De qué le aprovecha al hombre ganar todo el mundo si pierde su
alma?» (Mt 16,24-26).

11. b) Estas son palabras que ciertamente Felipe habria oido muchas veces en San Marcos
de los religiosos que habian dejado todo por el Seior, palabras que resonaban en su
espiritu tan reflexivo. Al padre que le hace ver el arbol genealdgico le explica cuan poco le
interesan aquellos que son sus antepasados, lo rasga ante sus ojos: “Es mejor estar inscrito
en el arbol de la vida”. Es ésta la conviccidn que lo acompafiara toda la vida.

12. a) Dos meses antes de su muerte, Clemente VIII quiso nombrarlo Cardenal, y a los
consejos de Bernardino Corona de “aceptar por el bien de la Congregacion”, responde
lanzando el birrete al aire, exclamando: “jParaiso! jParaiso!”

12. b) Felipe sabia que no se puede servir a dos amos: al mundo y al Sefior. Escoge al Sefior
y renuncia a todo lo que puede ofrecerle el mundo: riquezas, honores, dignidad, tanto civil
como eclesiastica. Todo es vanidad. Sabia también que escogiendo a Cristo escogia el
modo justo de amar y servir al mundo.

13. a) Felipe llega a Roma sin ninguna riqueza; su verdadera riqueza esta constituida por la
confianza ilimitada en la Divina Providencia y por el bagaje de la virtud que lleva consigo.
Asi es verdaderamente libre: «No se preocupen por su vida ni de lo que van a comer...
Miren, los pdjaros del cielo no siembran ni guardan en graneros y su Padre los nutre.
Ahora bien, ¢ No valen ustedes mas que ellos?» (Mt. 6, 25-26).

13. b) “Sé en quien me he confiado”. La confianza en la Divina Providencia, en la pobrezay
en el desinterés de las cosas materiales fueron, las guias de la sencillez de vida que Felipe
practicé primero como laico y después como sacerdote. Su conducta en la vida, el pobre
vestido que usaba -siempre con decoro y limpieza- y sus celebres zapatones, eran
predicaciones vivientes en el ambiente romano, donde se hacia alarde de lujo y
mundanidad.

14. Caracteristica eminente en la vida de San Felipe es la mortificacién de la “razén”.
Tocandose la frente decia que “La santidad consiste en tres dedos”. Insistia sobre este
principio de vida espiritual, al que mantenia como esencial para un verdadero progreso en
la perfeccion.

14. a) Para Felipe la disciplina de la mente es mas importante que la del cuerpo, porque se
trata de librarse del egoismo, el cual se basa en la fuerza argumentativa de la razén, sin
destruir por esto la iniciativa personal. Se trata, por ejemplo, de abandonar una opinién
que parece bien fundada, si los otros no estan de acuerdo, siempre que no se trate de
casos de conciencia sino de juicios y opiniones comunes.



e 14.Db) Segun San Felipe esta mortificacion de la “razén” debe ser la base no sélo de la vida
personal y apostdlica de sus discipulos sino también de la vida “familiar y democratica” de
la Congregacidon que él fundara.

La Virgen Maria en la vida de San Felipe

e 15. Desde su infancia, San Felipe fue educado en una tierna devocidn hacia la Virgen. Es
simbdlico el hecho de que su padre, préoximo a la muerte, poseyera sélo algunos libros y
dos cuadros, uno de los cuales representaba a la Virgen. Es notaria la familiaridad con la
gue se dirigia a Ella, como su “mamma”.

El tiene un dnimo poético y “canta” su amor filial hacia Ella vertiéndolo sobre aquellos que estan
cerca: “Sean devotos de la Virgen, sé lo que les digo, sean devotos de la Virgen”.

e 16. Maria es para Felipe madre y modelo de vida. De ella aprende la docilidad a la obra del
Espiritu Santo. Como Ella, buscara siempre y sélo la gloria de Dios. Para él esto es, sobre
todas las cosas, la Madre de Cristo, la Madre de Dios.

e 17.Enlos ejercicios del Oratorio la Virgen ocupard también un lugar privilegiado: cantos,
plegarias, exhortaciones. Ensefia a repetir: “Virgen Maria, Madre de Dios, ruega a Jesus
por mi”.

e 18. Tenia una gran confianza en su intercesion. A Ella se dirigia siempre que estaba
asediado por una grave necesidad. A Ella fue dedicada la iglesia de su Congregacion: Santa
Maria in Vallicella. En cada altar de la iglesia quiso que hubiese una imagen de la Virgen. Y,
en verdad, la Virgen estuvo siempre cerca de este hijo suyo. En su penultima enfermedad
vio que la Virgen venia a consolarlo del sufrimiento: “éLa han visto? ¢Han visto a la Virgen
gue ha venido a quitarme los dolores?” pregunta a su médico.

Misidn de San Felipe

e 19. El Espiritu Santo que Felipe recibe de un modo extraordinario en las catacumbas
confirma y refuerza en él la decision de darse completamente a la misién para la que Dios
lo ha llamado.

A. Mision de servicio

e 20. Entiempos de Felipe los enfermos acogidos en los hospitales eran asistidos por los
propios parientes pero muchos o no tenian parientes o eran dejados solos. Siendo laico
visita a los enfermos pobres y abandonados, provee a sus necesidades, atiende también
las necesidades mas humildes: arregla las camas, los limpia, conversa con ellos, vela y
conforta a los moribundos. La amabilidad y el espiritu gozoso con el que presta el servicio
transforman sus atenciones en verdadera evangelizacion.

e 21.a) Lanecesidad de proveer para consolar tantas miserias impulsa a Felipe a instituir la
“Confraternidad de la Santisima Trinidad”. Esta se dedica a la asistencia de los enfermos
pobres y abandonados; acoge y asiste a los peregrinos, especialmente con ocasion del Afio
Santo de 1550.



e 21.b) Los miembros de esta Confraternidad se retnen periédicamente; todos se dedican a
las obras de caridad sin recibir recompensa de dinero y las actividades se sostienen con las
limosnas.

e 21.c) Para realizar este trabajo apostolico el laico Felipe encontré estimulo y valioso
sostén en el Padre Persiano Rosa, su confesor y director espiritual.

e 22.Alosamigosy conocidos, a los jévenes que encuentra, a los mendigos, a los que
trabajan en negocios y oficinas, Felipe les habla con fervor de lo que verdaderamente vale
en la vida, habla de Dios, el Unico que puede dar la paz al espiritu. «Se vuelve apéstol
infatigable en la plaza publica»[3].

e 23. Felipe comienza los encuentros de oracién. Entre los primeros amigos y
frecuentadores estan los musicos Francisco Bernardi y Pedro Luis Palestrina; Francisco
Maria Tarugi, después filipense; el poeta Agustin Manni y César Baronio, autor de los
famosos Anales de la Historia de la Iglesia. Invita a todos al servicio de Dios: “Hermanos.
¢Cudndo comenzamos a practicar el bien?”

B. Mision de evangelizacion

e 24, Con las obras de caridad y los encuentros de oracién Felipe comunica los dones del
Espiritu Santo que han dilatado su corazdn, lleva animacidon humana y espiritual, hace
conocer el amor de Dios por los hombres tratando familiarmente la Palabra de Dios.

e 25.Enlos encuentros para el trato de la Palabra de Dios y para la plegaria, hallara
verdaderamente el camino para el encuentro de los hombres con Dios. En San Jerénimo
de la Caridad, donde inician regularmente estos encuentros, surge y se desarrolla la que es
su obra por excelencia: El Oratorio. Es una obra que lentamente asume dimensiones
estables y siempre mds amplias, tanto que Felipe necesita colaboradores. Se origina, asi,
sin advertirlo, la Congregacidn del Oratorio. Las obras de Dios nacen y se desarrollan sin
estruendo.

e 26. Se manifiesta en este apostolado la mision de la Iglesia, de la cual estan investidos
todos los cristianos en razén de su Bautismo, ellos estan investidos de la misién de Cristo
mismo, del “sacerdocio real” del que habla San Pedro. Es la misién evangelizadora y
santificadora de Cristo que de este modo se dirige a todos los hombres de buena voluntad,
en cualquier situacién en que se encuentren, para que sean levadura fermentadora para
toda la sociedad humana y la orienten a Cristo. Es misidn que implica a laicos y sacerdotes.
Es la misidn de Felipe, del Oratorio, de la Congregacién del Oratorio.

IM

C. Mision secular

e 27.a)Sorprende que en el siglo XVI, cuando la evangelizacion parecia ser ministerio
exclusivo del clero, un laico como Felipe realice aquello que por vocacién es la misidn de
toda la Iglesia. Se necesitaran aun cuatro siglos de reflexidn, hasta el Concilio Vaticano I,
para que este carisma de los laicos sea recibido por la Iglesia.

e 27.b) Cuando un laico comenta la Palabra de Dios -incluso si lo hace en la iglesia- se
consagra, de la misma manera que el sacerdote, a las obras de Dios, actla como sacerdote


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn3

a excepcion de la administracion de los sacramentos, y crea fuertes sospechas en la
jerarquia eclesiastica, la cual, en un primer momento, lo obstaculizard y sélo consentira
sus acciones cuando vea claramente el dedo de Dios.

28. a) Al servicio de la obra secular de Felipe renace y se desarrolla la Congregacion del
Oratorio.

28. b) San Felipe ve en el surgimiento de la Congregacion la voluntad de Dios. Siempre
afirma que jamas ha pensado fundar una congregacion, que la verdadera fundadora es la
Virgen.

28. c¢) La Congregacién nace como comunidad clerical al servicio de una obra secular y, por
voluntad de Felipe, deberd permanecer compuesta de clero secular, distinta de la obra
secular del Oratorio, pero dedicada a su promocidn cultural y cristiana.

29. San Felipe no estaba hecho para las cosas a medias. Queria que aquellos que desearan
entrar en su Comunidad permanecieran sacerdotes seculares, pero que tuviesen el
espiritu evangélico de los religiosos, para hacer entender que también el clero secular esta
Ilamado a vivir, sin reserva, las huellas de Jesus en la observancia de cuanto el mismo
Jesus dice: «Si quieres ser perfecto, ve, vende todo lo que tienes, dalo a los pobres,
después ven y siguemen». El ejemplo de los apdstoles es la ensefianza oficial de Jesus: han
dejado todo para seguir al Maestro.

30. Felipe tenia un espiritu muy libre y queria que en la donacidn a Dios estuviese siempre
la libre voluntad. Por eso quiso a sus discipulos sin votos, con capacidad de poseer, para
hacer obras buenas en libertad de espiritu y un régimen democratico en la vida de
comunidad: el Prepdsito, primero entre iguales.

D. Mision portadora de alegria

31. La alegria serd herencia eterna para los justos, pero ya desde esta vida la presencia del
Espiritu Santo comporta un gusto anticipado del Paraiso. Nuestro Santo estaba invadido
del Espiritu Santo y expandia en torno a si un intenso perfume de alegria. «El Sefior ama a
quien da con alegria»: en Felipe era correspondencia de amor. La suya no era alegria
humana desequilibrada, era alegria sobrenatural que se albergaba sobre un terreno quiza
también humanamente predispuesto; era alegria de servir al Sefior; gusto por las cosas de
Dios; queria comunicar este fruto de la presencia del Espiritu Santo también a los demas.

32. a) La alegria es contagiosa, es la mejor disciplina para progresar en el camino del
espiritu, mientras que la melancolia y la tristeza no son sino obstaculos.

32. b) La personalidad aguda, humorista y genial de Felipe, que refleja también la indole
florentina, supera cualquier idea que se pueda hacer de su alegria: él desbordaba Espiritu
Santo.

Capitulo Il. El Oratorio

El Oratorio

33. El Oratorio ha nacido de los encuentros y el trato familiar con la Palabra de Dios.



«Es por designio divino que se ha renovado en gran medida en nuestros templos, en Roma, segln
el modelo de las asambleas apostélicas, la edificante practica de conversar familiarmente sobre las
cosas de Dios y de comentar con sermones sencillos sus palabras. Esta ha sido la obra del
reverendo Padre Felipe Neri, florentino, que, como habil arquitecto, puso los fundamentos. Se
organizo de modo que casi cada dia aquellos que deseaban la perfeccion cristiana acudian

al Oratorio»[4].

Baronio relaciona el inicio del Oratorio con las reuniones de la comunidad cristiana primitiva.

e 34. Como vimos en el capitulo precedente, el Oratorio tiene su origen en San Jerénimo de
la Caridad, San Felipe, hecho sacerdote por invitacién de su confesor Persiano Rosa, acoge
a gente de cualquier condicidn social, primero en su estancia y después, por el creciente
numero de participantes, en el techo de la iglesia, sobre una nave que se preparé como
sala u Oratorio.

e 35.3a) Sus encuentros estan llenos de vivacidad y de simpatia, fruto de sus dotes
carismaticas: hacen pensar, interpelan, liberan y llenan de alegria y de propdsitos santos a
quienes participan.

e 35.Db) De este modo el Oratorio del Padre Felipe se vuelve un lugar de confrontacién y de
didlogo con sus discipulos, y el confesionario es escuela de fe y vida cristiana.

e 36. La Congregacidén, o nucleo clerical presidido por Felipe, vendra mas tarde, su objetivo
sera el de perpetuar la obra y el funcionamiento del Oratorio, destinado a los laicos que lo
componen. Los “Hermanos internos” con vida en comun, estaban para el servicio de los
“Hermanos externos”. Parece que el Santo jamds hubiese podido imaginar un grupo
eclesiastico particular sin la funcion de cuidar y animar al Oratorio. «Organizé una nueva
forma de apostolado, de escuela de plegaria, de ambiente fraterno, para realizar una
formacidn cristiana y proyectarla en la vida comun, hasta convertirse en levadura para
transformar a la Roma de aquel tiempo, como efectivamente sucedio»[5].

e 37. El Oratorio nacid del corazén y del celo infatigable de Felipe, del encuentro del
hombre necesitado de Dios. Lo habia iniciado cuando era seglar, laico, con el corazén “in-
flamado” de amor, peregrinando por las calles de Roma, hablando de Dios, de la fugacidad
y de la vanidad del mundo. Veia tanta miseria moral, tanto sufrimiento en los pobres y en
los enfermos abandonados. El protestantismo divulgaba una revolucidn. La Iglesia y Roma
en particular, tenian necesidad de un apdstol. El Espiritu Santo mando a San Felipe.

e 38. a) Tipica obra filipense y especifica de la Congregacién del Oratorio es el Oratorio
seglar, nacido en tiempos necesitados de una reforma radical de las costumbres, comuni-
dad de cristianos abiertos a las mas modernas iniciativas de caridad, pastorales, culturales,
recreativas, musicales... después de haber templado el espiritu con la plegaria y los
sacramentos.

e 38.Db) Através del tiempo se ha demostrado el gran provecho espiritual de los métodos y
las intenciones que se propuso, de crear una verdadera comunidad cristiana, que sirviera
de fermento en el propio ambiente, e instruyera y formara agradando. Método original,


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn4
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn5

en el cual el trato asiduo y familiar de la Palabra de Dios, la plegaria y el encuentro
humano, llevan a la formacién integral del individuo.

A. Ejercicios del Oratorio: el método

e 39. Relata Baronio que la reunién del Oratorio comenzaba con algunos minutos de oracién
mental, seguida de la lectura de un texto espiritual que San Felipe explicaba. Era un
“coloquio” sobre el texto, en el cual cada uno manifestaba su pensamiento. Se comentaba
en didlogo la vida de los Santos y los escritos de los Santos Padres. Se concluia la reunién
con una invocacion a la Virgen y con algun canto.

e 40. El hecho de que Felipe encargase también a los laicos que comentaran la Palabra de
Dios causé perplejidad en la autoridad eclesiastica: al Papa Paulo IV le parecidé temerario
permitir que los laicos predicasen. Pero después todo fue aclarado.

e 41.a) «La base del Oratorio -dice Tarugi- era un grupo central y unido bajo la guia de un
confesor y director. Todo lo que se pedia para formar parte de esa comunidad era la
buena voluntad y una chispa de espiritu».

e 41.b) «La gran novedad del Oratorio fue su espontaneidad y la tarea que los laicos
desempenaban... Felipe hablaba muy poco... Poseia el raro don de hacer que los otros
ejercitasen la facultad que apenas advertian tener. No daba érdenes, salvo alguna
penitencia a alguno para desinflar el egoismo; no obstante, esto era la base del orden. El
no dirigia el Oratorio, pero era la inspiracién[6].

B. Trato familiar de la Palabra de Dios

e 42.Enel Oratorio, desde su inicio, lo primero era la conversacion sobre la Palabra de Dios,
de un modo sencillo, en un clima familiar, donde ninguno se sintiera extrafio. Se
proponian hacer felices a los que los circundaban, creando un clima propicio para la
acogida de la Palabra de Dios.

e 43. Bacci asegura que, gracias a su lectura y meditacion, Felipe conocia profundamente las
Escrituras. Las palabras de Pablo a su discipulo Timoteo, Felipe las recibia como si se las
dirigieran a él para poner las en practica: «Permanece fiel a lo que se te ha ensefiado y de
lo cual estas plenamente convencido, porque no sélo sabes bien de quien lo has recibido,
sino también porque desde pequefo has conocido las Escrituras, las cuales te pueden dar
la sabiduria que conduce a la salvacion... Te conjuro delante de Dios y de Jesucristo...
predica el Evangelio, insiste a tiempo y fuera de tiempo, reprende, amenaza, exhorta,
siempre con paciencia y con plena doctrina» (2Tim 3, 14; 4. 1-2).

e 44, El Oratorio tuvo siempre en gran estima el conocimiento y la meditacion de la Palabra
de Dios y el anuncio de la buena nueva fue el principal medio de renovacién de la vida
cristiana. La originalidad de Felipe en el anuncio de la Palabra de Dios esta en el hecho de
que él no queria ser un tedrico de la Biblia sino que transmitia su alma, la experiencia que
el Espiritu Santo le sugirid. Tarugi afirmaba: «El deber de nuestro instituto es hablar al
corazon»[7].


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn6
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn7

e 45, Se preferia la meditacidn de la Palabra de Dios que se volvia vida y formaba asi la
historia de la Iglesia: aquella encarnada y vivida por los Santos. Meditada asi la Palabra de
Dios viene en ayuda del hermano y bajo el impulso del Espiritu Santo lo hace servidor del
préjimo.

e 46. Felipe, ya anciano, sentird nostalgia de los primeros tiempos, de la “ingenuidad” del
Oratorio, de aquellos oratorios en los que sacerdotes y laicos poseian un fuego esponta-
neo y de gran confianza, como un nuevo Pentecostés.

C. Obras de caridad

e 47.San Felipe habia comenzado su misién socorriendo a los necesitados. Con su ejemplo
los hermanos del Oratorio también se dedicaban a las obras de caridad. Eran fruto de la
meditacidn sobre la Palabra de Dios. No se puede conocer a Dios como Padre ni la
fraternidad universal de los hombres sin sentir como propios los sufrimientos de los
demds. Las obras de caridad significaban poner en prdctica cuanto se aprendia, eran
signos de conversidn, eran las “palabras” que se volvian “vida”.

e 48.Segun la disponibilidad de tiempo, quiza por turno, los hermanos del Oratorio iban a
hospitales, asistian a los enfermos, incluyendo las necesidades mas humildes, llevaban una
palabra de aliento; iban a buscar a cualquier familia necesitada llevando asi testimonio de
fe concreta, operante.

D. Otras prdcticas

e 49, a) Junto con Felipe, el Oratorio continuaba la practica de la “Visita de las siete iglesias”.
Era un testimonio de fe que se volvia anuncio evangélico, aun para aquellos que no
frecuentaban jamads la iglesia y veian aquel original cortejo. Participaban ahi personajes de
todas las categorias, pobres y ricos, gente del pueblo y dignatarios, laicos y eclesidsticos.
Se oraba, se cantaba y se meditaba.

e 49.Db) Si se piensa en los tiempos en que esto se verificaba, en la Roma llena de confusién
y privada de Dios, se entiende cuan grande era el valor requerido para participar en este
extrafio cortejo.

Aquellos momentos de manifestacidn de fe parecian un regreso a los tiempos en que Jesus
ensefiaba a la multitud, caminando con los apdstoles y muchos otros que lo seguian.

e 50. Eran muy frecuentados lo paseos, una distraccién sana que hacia respirar aire sano al
cuerpo y al espiritu: “mens sana in corpore sano”, un modo de recuperar las fuerzas, de
llevar paz en medio de tanta ansiedad, un modo de gozar, agradeciendo al Seiior por las
maravillas de que nos ha rodeado. Era la pedagogia de Felipe, que hacia conocer cudnta
fuente de alegria era tener la presencia de Dios en uno mismo: “Sean alegres, basta que
no cometan pecados”.

e 51. Para que se conociera mejor la Sagrada escritura y para atraer sobre todo a los mas
jévenes, San Felipe se sirvié mucho de la musica. En un primer momento buscé
aprovechar para tal fin los laudes y las canciones populares mas antiguas, Después el
Padre animd a numerosos musicos que estaban a su alrededor a producir obras



especificas para cantar durante los sermones del Oratorio. Algunos afios después de su
muerte, en 1600, se tenia la primera obra: “Representacion del Didlogo del Alma y el
cuerpo” de Emilio Dei Cavalieri, el primer “Oratorio Musical”.

Capitulo lll. La Congregacion del Oratorio

Origen

52. Después de que la estancia de Felipe no fue suficiente para acoger a todos aquellos
gue acudian a él, ocupd el tragaluz sobre la Iglesia de San Jerénimo de la Caridad. El bien
que procuraban los ejercicios del Oratorio lo indujo a tener junto a si un nicleo formado
por los mejores conferencistas. La conveniencia de proveer a las necesidades de aquellos
gue eran sacerdotes lo llevd a aceptar la responsabilidad de la Parroquia de San Juan de
los Florentinos, pero la dificultad que surge en los encuentros con los florentinos que
poseian la iglesia, le sugiere la idea de tener una iglesia y un lugar para su Oratorio[8].

53. a) La Congregacion del Oratorio tiene su inicio oficial en 1575, con la Bula Pontificia,
después de que el grupo que vivia en San Juan se hubo transferido a la Vallicella. Asi, esta
Comunidad salida para sostener la obra del Oratorio, habiendo tomado conciencia de que
aquello era su propia naturaleza, comenzd a poner los principios de base y su constitucion.

53. b) La nueva Congregacion se consolidd en 1583 con la transferencia de San Felipe de
“su nido” de San Jerénimo a la Vallicella y con la redaccidn de las primeras Constitucio-
nes, aunque no se imprimieron. Bacci anota: « Tum primum Congregationis corpus, arctiore
vinculo colligatun, totum integrum, capite cum membris coniuncto, conspici

coepit»[9] [«En aquel momento, el primer cuerpo de la Congregacion, ligado con un
vinculo mas estrecho, comenzé apercibirse como un todo integro, con la cabeza y los
miembros»].

54. Ciertamente Felipe no sentia tener ningln carisma particular de fundador, pero sus
discipulos vieron la necesidad de “perpetuar” aquel género de vida que habian iniciado,
inspirado en el ideal que Felipe, con su estilo de vida, dia tras dia les indicaba.

Sociedad de Vida Apostdlica

55. Como hemos visto, la Congregacion nacié al servicio del Oratorio y para perpetuar el
funcionamiento del trato familiar de la Palabra de Dios, la instruccién religiosa, la plegaria
y otras actividades apostélicas y de caridad, como la visita a los enfermos en los
hospitales, es decir, para dedicarse a vivir mejor la vida cristiana.

56. El nuevo Cédigo de Derecho Candnico ha incluido al Oratorio entre las «Sociedades de
Vida Apostdlica», al servicio de los hombres en medio del mundo, para ser testimonio vivo
del Evangelio y fermento en la sociedad y en sus estructuras, procurando el nacimiento y
crecimiento de una auténtica comunidad cristiana, «luz y sal de la tierra». Este es el fin
especifico y la misién de la Congregacion del Oratorio.

57. a) El trato y la meditacidon de la Palabra de Dios se hacen siempre pensando en el
hombre, en su realidad concreta de todos los dias, ayudandolo, amandolo.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn8
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn9

e 57.Db) No se trata de la plegaria propia de los monjes, sino de la unién de la plegaria con la
vida cotidiana, ayudando a los hombres a resolver los problemas que le fastidian, siempre
a la luz de Dios.

Vida de familia

e 58. Nuestra Congregacion fue desde el inicio una familia basada en el estilo de la primera
comunidad cristiana, “un solo corazén y una sola alma”. Sus miembros son todos iguales,
amandose como verdaderos hermanos, no por lo que hacen o producen, sino por lo que
son. Todos participan y se sienten responsables de la marcha de la Congregacion,
poniendo a su disposicion las propias dotes naturales y los dones recibidos.

e 59, Esta “vida familiar” comporta el que se viva en la misma casa, que se coma en la
misma mesa, que se hagan participes los demas de las propias experiencias apostdlicas,
gue se discutan juntos los problemas y dificultades, que haya una mutua ayuda en los
momentos de necesidad, que haya momentos de plegaria comun, que se retnan para la
“revisién de vida familiar” (Congregacion de culpas).

e 60. En esta familia de San Felipe la escucha comun de la Palabra de Dios se hace con
mutua caridad, con fraterno afecto, para propiciar el didlogo reciproco en unién con Dios.
Por esto es muy importante también la integracién afectiva en la comunidad, la empatia
con los otros, para una mutua participacién en la vida comun.

e 61. Felipe no excluia de entre los suyos la amistad y la simpatia humana, antes bien, daba
la bienvenida a estas energias humanas que vuelven posible la mutua aceptaciény la
plena realizacién de la persona. Por esto, nuestras comunidades no son numerosas, son
“familias” en las cuales «los rostros se conocen y se aman»[10].

e 62. Todos los miembros de la Congregacion se deben sentir participes, con pleno titulo, de
la “familia”, inclusive los Hermanos laicos, los cuales desde el principio formaban parte de
la Congregacidn y gozaban del respeto de los sacerdotes, aunque por la mentalidad de los
tiempos, no estaban al mismo nivel. El P. Vettori[11] afirmaba que «ningiin Hermano lego
debia servir como criado a ninglin Padre; que los Hermanos debian ser generosos en el
servir libremente a la Congregacién». Cada uno debe buscar el bien de todos, construirlo
con el ejemplo y perseverar en su cumplimiento.

Vida comun sin votos

e 63. San Felipe queria que la Comunidad, que crecia bajo sus ojos, no fuese una
Congregacidn con votos religiosos. En este punto era
intransigente. “Habeant, possideant” (“Tengan, posean”) escribid en un proyecto de
reglas, rectificando lo que venia propuesto.

e 64. Felipe decia que quien quisiera ligarse con votos a Dios fuese a los institutos religiosos
ya existentes y que profesara los votos, porque los nuestros debian vivirlos en el espiritu, a
través de la practica libre y voluntaria de los consejos evangélicos. Queria que la donacion
a Dios no fuese determinada para siempre por una decisién tomada una vez, en ocasiones


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn10
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn11

realizada contra la voluntad, sélo porque estuvieran de por medio los votos, sino que
fuese una eleccidn continua y una libre donacién de la propia vida a Dios.

e 65. a) Modificando el deseo del P. Talpa, Felipe escribia: “Que cada miembro posea y
conserve sus cosas, buscando no causar altercados...” Se daba cuenta de que si un hombre
renuncia a sus bienes, renuncia a su libertad: no podria irse si no tiene medios para
mantenerse y la libertad de irse es esencial; ningun vinculo, fuera de la caridad.

e 65.b) Pero el Santo mantuvo y ensefié con tanta insistencia el ideal del desinterés, que
decia que ninguno podria considerarse verdadero discipulo si andaba en busqueda de
dinero o de honores o si usaba su dinero de manera competitiva o egoista[12].

e 66. Caracteristicas de la vida filipense son: vida y plegaria en comun, caridad evangélica
unida a la libertad y sencillez de vida, interés en ayudar a los laicos a vivir mejor la vida
cristiana.

La caridad como unico vinculo

e 67.a) «Omnia in caritate» («Todo en caridad»). La caridad es la virtud que alimenta la
unién fraterna y junto con la humildad sostiene la vida comun de los seguidores de San
Felipe.

e 67.Db) El Padre Pedro Consolini[13] escribia: «Los sacerdotes de la Congregacion deben
gozar siempre de dptima reputaciéon, desapegados de todo tipo de interés material,
despreciadores de la propia comodidad y enemigos de la individualidad; no buscan el
propio yo ni el propio honor, dedicados completamente a la plegaria y a la caridad... es ca-
racteristico de los afiliados a la Congregacion usar entre ellos un tipo de caridad mas que
fraterna, haciéndose favores sin cuidarse de la molestia propia por la comodidad del
compafiero: cada uno debe sobresalir en esta forma de vida, en el contentarse sobre todo
cuando alivia algun peso al préjimo y, en esencia, hacer todo aquello que corresponde a
un verdadero y cordial amigo que se encuentra en un lugar donde reina sdlo la caridad. Y
esta caridad nunca es bastante, asi, consuela a todos aquellos que tienen problemas
ayudandoles, teniendo con todos un corazén dulce y amable; sin cuidarse, aunque esto
pudiese dafiar los propios intereses y comodidades, debiendo comprar a cualquier precio
esta caridad, la cual va ejercitada también con los demds prdjimos, a semejanza, lo mas
que se pueda, de los primeros discipulos de nuestro Santo, todos los cuales estaban
amasados con la misma caridad, particularmente hacia los pobres, socorriéndoles, si habia
posibilidad, con limosnas, también privandose de cosas necesarias y socorriendo a sus
necesidades como una madre hacia sus hijos, habiendo dejado en esto tantos ejemplos
nuestro Santo Padre».

e 68. San Felipe, interrogado por un cartujo acerca de cudles eran las reglas para su
Congregacion, respondid: “La caridad es la Unica regla”. Parecid extrafio al cartujo que
toda una Congregacién se pudiese gobernar con una sola regla. San Felipe afiadié: “Esta
basta si es entendida y vivida bien, sea para el buen gobierno de una Congregacidn, sea
para la santificacién personal”. “Ademas, decia, para ser perfecto no basta obedecer y
honrar a los superiores, también es necesario honrar a los iguales ya los inferiores”[14].


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn12
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn13
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn14

e 69. La caridad entre los miembros garantiza una vida serena y sdlida, es fuente de reclamo
para quien se siente llamado a darse a Dios: atrae a los externos y sirve de fermento
renovador especialmente para los que estan entregados al trabajo apostdlico. De modo
particular se necesita usar la caridad hacia los sacerdotes diocesanos, con los cuales el
Oratorio, en toda su historia, ha tenido siempre dptimas relaciones. El Padre
Vettori[15] escribid: «El concurrir de los sacerdotes externos para celebrar en nuestras
iglesias llega a ser juzgado como deseable. Buscar disminuirlo se opondria al espiritu de la
Congregacion, que ha estado siempre para atraer, jamas para rechazar».

Estabilidad y responsabilidad, vocacion especifica

e 70. La falta de votos o juramentos y la libre donacidn de cada dia reclama que para ser
discipulo de San Felipe se esté dotado de madurez humana y de caracteristicas especificas,
es necesario ser «como nacidos» para la Congregacion[16]. Para vivir unidos por el solo
vinculo de la caridad deben poseer dones especiales de naturaleza y gracia, como
personas libres que se comprometen a vivir una “vida de familia”, a vivir para siempre este
estilo de vida comunitaria en la Congregacién: «Los miembros del Oratorio se dan a la
Congregacion con la intencidn de permanecer siempre en ella, hasta la muerte, con libre
voluntad»[17].

e 71.Una persona que entra en la Congregacién y después de un noviciado de tres afios
decide formar parte de ella, se compromete a permanecer hasta la muerte. La Con-
gregacion de la que forma parte se convierte en “su casa”, en su morada estable y los
miembros que la componen en “sus familiares”.

e 72.Las Constituciones permiten el transito de una Congregacién a otra sélo por motivos
graves. Normalmente se permanece en la misma casa y con las mismas personas hasta la
muerte. Se goza de una total estabilidad, sin las normales transferencias que caracterizan
a los otros institutos religiosos. El Padre Faber llama a este estilo de vida “caracter familiar
o doméstico” de la espiritualidad Oratoriana.

e 73. Nuestra vocacién presupone una gran capacidad de abnegacién porque «quien vive a
su manera no sirve para la Congregacion», afirmaba el P. Consolini. Requiere una clara
conciencia y un empefio constante en la vida emprendida. Requiere una continua
disponibilidad para el servicio como decia Jesus: «No he venido a ser servido sino a
servir».

e 74.a) Lavida comun oratoriana requiere que los miembros vivan concordes en el amor, en
el proyecto de vida y en la abnegacion, que es el terreno fértil donde pueden crecer todas
las demas virtudes.

e 74.Db) El cardenal Newman[18], gran maestro del espiritu filipense, afirmaba: «No todos
tienen el don de saber vivir en comunidad con otros. No todas las almas santas, no todos
los buenos sacerdotes seculares saben vivir en comunidad. Quiza son pocos los hombres
capaces de esto».

e 75. Lavida filipense comporta gran apego a la “propia casa”, a la “propia familia”,
aficionarse a la misma y amoldarse de buena gana, sentirse bien. Si la Comunidad se


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn15
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn16
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn17
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn18

hubiese convertido en una especie de albergue adonde se va y se viene, se come y se
duerme y cada uno hace lo que le parece, no seria jamas una Comunidad Filipense.

e 76.a) Quien ama la propia Congregacion persevera en la misma hasta la muerte, busca
siempre su bien y el bien de sus cohermanos, el bien comun: es celoso de las cosas de la
Congregacion: obras de apostolado, obras varias y bienes. «Aunque el Santo Padre fue
desprendidisimo de todas las cosas terrenas y desease esto en los demas, queria, sin
embargo, que se tuviese cuidado de las cosas de Dios»[19]. Aquello que es de la
Congregacion es para el uso de todos y todos deben hacer buen uso, pensando en el
presente y el futuro de la misma.

e 76.b) Quien ama de verdad a su Congregacién se esfuerza en procurarle de cualquier
modo la continuidad.

Autonomia

e 77.a) Cada casa o Congregacion es juridicamente auténoma respecto de las demds[20]. El
Prepdsito es el Superior Mayor.

e 77.Db) Esta autonomia fue reconocida juridicamente en 1958 mediante el Decreto de la
Sagrada Congregacion de Religiosos n. 14536/58: «Por la absoluta autonomia e inmunidad
de jurisdiccién de la Congregacién del Oratorio de San Felipe Neriy por la ausencia de un
gobierno centralizado, en la que no hay quien presida como Superior General...».

e 77.c) Es una caracteristica exclusivamente filipense, lo que da la dimensidn de cuan
grande ha de ser el ejercicio de la caridad para tener unidos a todos los miembros de Ia
Comunidad y a todas las Congregaciones entre ellas.

e 77.d) Cada Congregacidn es juridicamente auténoma y se gobierna por si misma, a
condicion de que tenga al menos tres miembros con derecho a voto, es decir que sea
colegiada[21].

e 78. Por esta autonomia, como se ha dicho, la vitalidad de cada Congregacién depende de
la capacidad de sus miembros de amar y dar testimonio de amor.

e 79. Esta peculiar caracteristica presenta, sin embargo, un lado débil: la posibilidad de
extincion de una Comunidad por falta de miembros. Cudntas Congregaciones que eran
florecientes en siglos pasados, hoy estan extinguidas.

e 80. Para buscar encauzar este peligro ha surgido, tras las indicaciones del Cardenal
Larraona, la «Confederacién» de todas las Congregaciones, de tal suerte que el Oratorio
no solo sea el conjunto de las Congregaciones Oratorianas disgregadas y al mismo tiempo
desconocidas entre ellas, sino un instituto con leyes aprobadas por la Sede Apostdlica,
para promover la ayuda fraterna, pero respetando la autonomia de cada una de las
comunidades; con una «Diputacidon Permanente» que continta y promueve la obra del
Congreso General; y un «Procurador General» que representa a la Confederacion y a cada
Congregacion ante la Sede Apostdlica y sus Dicasterios.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn19
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn20
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn21

e 81.En 1958, por el decreto arriba citado, la Sede Apostdlica establecié asumir la vigilancia
del instituto por medio de su Delegado o Visitador, electo de entre los miembros ora-
torianos y confirmado por la misma Sede Apostdlica. El Delegado o Visitador tiene entre
otros el deber de asistir a las Casas pequenas y procurar la colaboracion entre las
Congregaciones.

e 82. Estan autorizadas también las Federaciones Nacionales o lingliisticas para poder
conocerse mejory colaborar.

Originalidad del gobierno

e 83. La Congregacién del Oratorio se diferencia especialmente por la forma con que se
gobierna en su vida interna. Antes de la reforma del Cédice de Derecho Candnico era
catalogada simplemente entre las Sociedades de Vida Comun. Ahora es una «Sociedad de
Vida Apostodlica». Es de Derecho Pontificio. Es clerical, aunque compuesta de sacerdotes y
laicos.

e 84.Es una familia en la que, con razon, el Prepdsito es llamado siempre simplemente:
“Padre”. Los miembros son entre ellos todos “iguales”. El Prepdsito es “Primero entre
iguales”.

e 85. Lavida comun se regula de forma colegiada y democratica. Las decisiones importantes
son tomadas por mayoria en asamblea plenaria llamada «Congregacién General». El
gobierno ordinario estd confiado a la «Congregacién de Diputados». Es atribuida a Tarugi
la expresion: «El Oratorio es una republica bien ordenada».

e 86. El Padre Prepdsito es el guia. La virtud de la obediencia, que tanto valoraba San Felipe,
se ejercita como eleccién personal y no en virtud de un voto. San Felipe veia en el ejercicio
de la obediencia un indicador seguro para pertenecer a la Comunidad Filipense, y no
aceptaba entre los suyos a quien no era obediente. Naturalmente que para obtener
obediencia es necesario saber mandar. A San Carlos, que le preguntaba a Felipe como
hacia para hacerse obedecer tan bien, le respondié: “Porque mando poco”.

e 87. El Padre Angelo Saluzzi[22] solia decir: «Ya que tenemos las reglas dejadas por nuestro
Santo Padre, observémoslas y esto basta... Es necesario dejar cualquier cosa para hacer un
servicio a la Congregacion, que es nuestra Madre, y no debe la persona tener tanto en la
mira el propio gusto en las cosas que hace sino en el bien publico, debiendo siempre
anteponer éste al privado». En el lecho de muerte recomendaba: «...hagamos pues con
alegria todo aquello que realicemos, para que con esto podamos llegar cada uno a ser un
gran signo de perfeccién».

Capitulo IV. Espiritualidad filipense
La espiritualidad filipense

e 88. La espiritualidad de San Felipe es «una espiritualidad sobria, ingenua, sanamente
evangélica»[23].


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn22
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn23

e 89. Decia San Agustin: «kAma y haz lo que quieras». Es a la luz de estas palabras que
deberemos ver, ya sea la libertad, ya sea la necesidad de practicar la virtud. Es en el amor
de Dios que se realiza nuestro fin, nuestro desarrollo, nuestra felicidad, nuestra plena
libertad. El verdadero amor de Dios y del préjimo comporta la responsabilidad de vivir
segun sus mandamientos. Si se ama verdaderamente a Dios no se puede querer otra cosa
que lo que el manda que hagamos.

Caridad

e 90. La caridad es la virtud que cimenta la unién fraterna, el pilar que, junto con la
humildad, sostiene la vida comun.

e 91.a) Enla octava advertencia dada por la Congregacion de Roma a la naciente de San
Severino el 20 de junio, se dice: «Cada uno recuerde siempre que esta Congregacién se
debe fundar en aquellos principios que gustaron tanto a Dios nuestro Sefior, dados por
medio de nuestro Padre Felipe al fundar y establecer la Congregacién en Roma y que son
la humildad y la caridad; y de estas dos virtudes hagan particular profesién mas con los
hechos que con las palabras; y esto quiso aquel bendito Padre que fuesen nuestros
ayunos, nuestros cilicios, en lugar de tantos otros ejercicios que tienen los religiosos en la
Iglesia de Dios, los cuales religiosos...»

e 91.b) El Padre Nico
a todos los votos».

0 Gigli[24] haciendo referencia a la caridad, afirmaba: «Esta sobrepasa

e 92. De los primeros cristianos se decia: «Miren como se aman». La misma cosa testifica
Gallonio[25] hablando de los primeros discipulos: «Vivian los Padres bajo el mismo techo,
eran un solo corazdn y una sola alma, se amaban con mutuo y ardiente amor».

e 93, Para la buena marcha de la vida familiar comunitaria el Padre Sozzini[26] de Roma,
sugeria:

«Amar de corazén a todos

Excusar a todos

Hablar bien de todos

Compadecer de corazén a todos y pedir a Dios cada dia por todos
No decir palabras picantes, ni por la sola muestra de ingenio
Guardarse de las antipatias y moderarlas con la virtud

Guardarse con igual diligencia de las simpatias y de las amistades particulares, aunque no es
contra la caridad amarse y estimarse de corazén y acercarse a los mejores, de los cuales es muy
util la cercania...

Advertir que la diversidad de pareceres no degenere en facciones...
En la recreacion estar en caridad, en gozo, en paz, en paciencia

No apetecer las obras de caridad externas si antes no se cumplen las domésticas...»


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn24
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn25
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn26

94. Para crecer en la caridad ayuda mucho el ejercicio de la Correccidn fraterna,
cumpliendo con la recomendacién de Jesus, Ese es un buen incentivo para la buena mar-
cha de la vida comunitaria y el progreso espiritual. Pero debe ser sélo un acto de caridad
bajo la guia del Espiritu Santo, como decia el Santo Padre: “Antes de corregir, reflexione
uno sobre si mismo”[27].

95. a) Toda la vida de San Felipe Neri esta entretejida del amor de Dios y de caridad
fraterna. Era la fuerza que lo sostenia.

«La caridad de Cristo nos urge» (2Cor 5, 14).

95. b) Le escribia a su sobrina religiosa: “Concentrémonos tanto en su amor divino y
entremos tan adentro en la llaga de su costado, en la fuente viva de la sabiduria del Dios
humanado, que nos aneguemos nosotros mismos y no encontremos jamas la ruta que nos
lleve afuera”.

95. ¢) Decia: “Quien quiere otra cosa que no sea Cristo, no sabe lo que quiere; quien busca
otra cosa que no sea Cristo, no sabe lo que demanda; quien actua y no lo hace por Cristo,
no sabe lo que hace”. “Antes que cometer un pecado, quisiera ser descuartizado o morir
cruelisimamente”[28]. Este radical Cristocentrismo es un dato fundamental de la
espiritualidad de San Felipe.

Humildad

96. «La humildad ayuda al desapego pleno de si mismo, de los honores y de los bienes
terrenos, preserva de la contaminacién del mundo e impele a la laboriosidad
apostolica»[29].

97. La humildad es necesaria para la oracion, para un didlogo auténtico con Dios. La
humildad es la actitud del «Pobre de Yahvé», que ha puesto en El toda su confianza,
esperando todo de El. Como San Felipe, quien repetia: “Como Tu sabes y quieres, asi haz
conmigo, oh Sefior”. Es liberacién de los lazos de egoismo y fuente de alegria y reco-
nocimiento de los dones del Sefior.

98. La humildad no es infantilismo o fuga de la responsabilidad, es disponibilidad para
aprender a aceptarse y tener confianza en Dios.

99. La humildad es fuente de caridad, extirpa la hierba mala del orgullo y del deseo de
mostrarse uno mismo; ayuda la integracién afectiva y efectiva en la comunidad en la que
se vive, es un eficaz alimento de lo sobrenatural, comporta equilibrio y serenidad interior.

100. La humildad requiere abnegacidn y olvido de si mismo, dispone al servicioy a la
obediencia, como Jesus que «se anonadé haciéndose obediente hasta la muerte de cruz»
(Cfr. Fil 2, 8).

101. a) Asi entendié y vivié la humildad nuestro Santo Padre, quien estimaba como

vanidad todo aquello que no era amor de Dios y que no llevaba a lo mismo.

101. b) Es notorio su intenso y agudo espiritu de observacion, su buen humor, su sabia
ironia que lo llevaba a reirse de si mismo y hollar el respeto humano.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn27
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn28
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn29

e 101. c) Era como despojarse de todos esos oropeles que desfiguran la sencillez profunda
del ser humano.

El Padre Consolini amonestaba: «Ninguno puede decirse verdadero hijo de San Felipe si no es
humilde».

e 102. a) Es famosisimo el dicho de San Felipe: “Sean humildes, abajense”. Repetia el
aforismo que se atribuye a San Bernardo: «Despreciar al mundo, no despreciar a nadie,
despreciarse a si mismo, no despreciar al ser despreciado», cuatro maximas para llegar a
la perfeccion][30].

e 102. b) “Decia a sus hijos que sobre todo fueran humildisimos... y que no se excusasen en:
uno que quiere volverse santo necesita no excusarse jamas”. Solia llamar a aquellos que se
excusaban: “Sefiora Eva”. Decia que “el hombre debia buscar saber, pero no mostrarlo, no
envanecerse”. Decia también que “cuando la persona habia cometido cualquier falta y era
corregida, debia reconocer que habia cometido la falta por soberbia y, con toda humildad
y alegria, recibir la correccidn y no estar melancdlico y amargado, porque era peor aquella
amargura que la falta cometida”. Decia también que “no se pidiera al Sefior trabajos o ten-
taciones presumiendo de poder soportarlos, sino pedir, con todo afecto, gracia y fuerza
para poder soportar alegremente todo aquello que el Sefior quisiera mandar”. Solia decir
gue “no se debia jamads prometer al buen Jesus algo bueno de si mismo”, por lo que
exhortaba a decir con frecuencia: “Sefior mio, no esperes de mi sino males”. Cada dia
decia al Sefior: “Cuidate de mi hoy porque te traicionaré y haré todo el mal del mundo si
Tu no me ayudas”. “Cualquiera que no puede soportar la pérdida de su honor y de su
fama, no progresara en la vida espiritual”.

e 103. a) San Felipe exhortaba a huir de la “distincién”, del hacerse ver o del mostrar ser
mejor que los demas. Exhortaba a la sencillez en el actuar, en el vestir, en el uso de las
cosas.

e 103. b) El Padre Consolini escribia: «Los sacerdotes del Oratorio vivan en santa paz, sin
cuidar el propio juicio y la propia opinidn... obedientes a la mas pequefia sefial del Supe-
rior, dependiendo de él con todo el corazén y si externamente deben dar buen ejemplo,
no menos deben procurar interiormente el ser mas que el parecer».

Mortificacion

e 104. a) San Felipe afirmaba: “Donde no hay mortificacion no puede haber una gran
santidad”[31]. “La santidad del hombre esta en el espacio de tres dedos”, decia, tocdndose
la frente[32]. “Vale mds que los ayunos, disciplinas y mortificaciones corporales, el amar a
Dios y mortificar la razén”[33].

e 104. b) El Padre Alejandro Fedeli[34] dice que «el Padre entiende (por ‘razén’) el que un
sujeto de la Congregacién debe contenerse, vencer los propios afectos, domar las
pasiones, no hacer jamas nada de lo que tenga ganas de hacer sin la obediencia»[35].

e 104. c) «La perfeccion estd en humillar la cabeza, en sujetar el juicio... Hijitos, repetia,
mortifiquense en las cosas pequefias para poder después mortificarse mas facilmente en


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn30
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn31
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn32
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn33
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn34
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn35

las grandes»[36]. «Decia también que se huyese de hablar de si mismo, maxime en el bien,
ni en broma ni en serio, y que se buscase no mostrarse a si mismo... Exhortaba a la
paciencia en los trabajos y en la enfermedad, porque Dios manda después el consuelo. Si
huyes de una cruz que el Sefior te manda, encontraras otra mayor»[37].

e 105. a) La mortificacion no es el placer por sufrir sino que es el control de si mismo ‘por el
Reino de los Cielos’. La perseverancia en la virtud depende mucho del espiritu de
mortificacién, que es la hija de la virtud cardinal de la prudencia. Es moderacidn, es un
Optimo criterio para escoger lo que vale mas para la vida eterna. San Felipe decia: “Si
tienes que hacer excesos hazlos en ser manso y paciente, humilde y caritativo, que estas
cosas son buenas por si mismas”[38].

e 105. b) «Si alguno acaba de venir del mundo para llevar en la Congregacion una vida
verdaderamente cristiana, estando lleno de buena voluntad, pero al entrar ve ejemplos de
negligencia, descuido, ociosidad, locuacidad, irrisién, trivialidad, maledicencia, oye alabar
la riqueza y no oye que se reproche a los que privados de espiritu ambicionan las cosas
terrestres y estiman los honores humanos y aspiran a las dignidades de la Iglesia y portan
vestidos de lujo y sonrien al lenguaje soez, sufre una ofensa y se vuelve en la Congregacién
peor de como era en el mundo»[39].

Libertad de espiritu

e 106. a) Es famosa la “libertad” de San Felipe. Esta forma parte integrante del “espiritu
filipense”. Es la auténtica libertad de los hijos de Dios, en cuanto don del Espiritu Santo:
«La verdad los hara libres» (Jn 8, 31). Ejercitamos la verdadera libertad cuando actuamos
en la verdad, bajo el influjo del Espiritu y en el amor que El nos da.

e 106. b) «La libertad, prerrogativa de la persona madura y responsable, excluye la sumisién
servil, incapaz de una eleccidon auténoma. Se desarrolla en una conciencia recta y decidida,
como la que se forma en la confrontacién cotidiana con la Palabra de Dios, en la serena
conversacioén del didlogo comunitario, en el iluminarse y corregirse fraternalmente. No se
debe confundir con la anarquia, con el capricho egocéntrico, natural en el adolescente, o
con la defensa de los propios intereses, natural en el ‘hombre viejo’. “Quae sua
quaerunt” (“Buscan las cosas que son suyas”).

En la vida comunitaria de las Congregaciones, la libertad se vuelve corresponsabilidad y servicio
cordial a los hermanos con dedicacién desinteresada fuera de confrontaciones banales
internas»[40].

e 107. Esta caracteristica del espiritu filipense es evidenciada por Mons. Baudrillart en el
prefacio del libro de Ponnelle-Bordet: «El espiritu de la doctrina de San Felipe consiste en
permitir que cada uno esté cdmodo, como en su casa; en no reprimir, en dejar que cada
uno, dentro de los limites permitidos, pueda manifestar la originalidad de su pensamiento
y de su manera de ser; en complacerse de la diversidad no menos que de la unidad, en el
respeto escrupuloso de la espontaneidad del alma».

e 108. a) La libertad es fruto de la presencia del Espiritu Santo. San Pablo habla de la libertad
como fruto de la presencia del Espiritu (Cfr. Gal 5) y del amor de Dios, del cual nadie nos


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn36
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn37
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn38
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn39
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn40

Alegria

puede separar. Esto ha sucedido también en San Felipe. Fue un hombre del Espiritu Santo.
Abrié el corazdn al Espiritu con una experiencia mistica insdlita, de tal manera que «se
movia naturalmente en lo sobrenatural» (Bouyer).

108. b) Era «un modo muy personal, casi ingenuo, de estar frente a Dios para hablarle y
desplegarse ante El; un encanto irresistible y una afabilidad en la conducta, una fantasia
que causaba admiracién y conducia a la reflexién, una ternura alegre y acogedora, una
ingeniosa afabilidad y libertad de espiritu»[41].

109. Era notable el hecho de que San Felipe estuviese permeado al Espiritu Santo y a Sus
dones: tanto, que a menudo debia ‘distraerse’ para celebrar la Misa y, en otros mo-
mentos, debia casi defenderse de la contemplacidén y de los peligros del éxtasis.

110. a) A veces las estructuras pueden coartar la accién del Espiritu. «Es mejor obedecer a
Dios que a los hombres» (Hch 5, 29) repetiria San Pedro.

110. b) Las instituciones son legitimas y también necesarias, pero San Felipe pensaba que
bastaba una organizacién ‘minima’, llena del Espiritu. «Que el cuerpo sea el minimo
indispensable para dar voz al alma, que la institucidn sea permeable al carisma y al espiritu
profético»[42].

110. c) «Sdlo el Espiritu puede crear en nosotros una union de los diversos componentes
de nuestra espiritualidad. Si el Espiritu Santo no lo iluminase, la alegria que lo distingue se
convertiria en una irreflexién frivola, la secularidad en concesidn de frente al mundo,
permisividad o mundanidad, la libertad en dispersidn anarquica»[43].

111. a) El tipo de vida del Oratorio, basado en la libre eleccién de “esta familia”, concede
amplio margen a la autonomia personal para la plena realizacion segun el designio de
Dios, potenciando sin embargo la virtud y los carismas de cada uno para el bien comun.

111. b) La libertad creadora y la autonomia gratificante deben estar fundadas en el deseo
real y eficaz de un continuo esfuerzo hacia Dios.

112. La alegria forma parte de la herencia tipica de San Felipe y queda como una de las
notas mas caracteristicas de la vida de la Comunidad Filipense. Todos recuerdan asi a San
Felipe: alegre, contento, extravagante, impredecible en sus bromas. En este tiempo, en
este mundo demasiado invadido de preocupaciones, los filipenses estan llamados a llevar
alegria, gozo, asi como certeza del amor de Dios, a servir al Sefior con alegria.

113. La alegria es contagiosa y es un signo de la paz con Dios, con uno mismo y con los
demas. Con la alegria se alimenta la caridad y la vida comunitaria. La broma, tan amada
por San Felipe, la burla inocente, el chascarrillo simpatico distraen el animo cansado y lo
renuevan. El Cardenal Valier[44], para ilustrar a San Felipe, intituld su poema

corto: «Philippus, sive de laetitia christiana» («Felipe, o de la alegria cristiana»).

114. En la alegria nace el espiritu, optimista, el placer sano, purificador y constructivo. El
mismo Cardenal Valier pone en boca de San Felipe: “La alegria verdadera e intima es un


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn41
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn42
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn43
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn44

don de Dios, efecto de la buena conciencia, del desprecio de la vanidad externa, de la
contemplacién de la verdad altisima”.

Felipe decia: “es mas facil guiar por el camino del espiritu a las personas alegres que a las
melancélicas”[45]. Repetia: “Escrupulos y melancolia, fuera de la casa mia”. Tenia una atenta
predileccion por los jévenes: “Felices ustedes los jévenes que tienen tiempo para hacer el bien”.
“Estén alegres, pero no pequen”. “Estén firmes, si pueden”. En él encontramos una excepcional
libertad de palabra que lo llevaba a una inteligente, provocadora y estimulante ironia, sin humillar,
que le ha hecho recibir el titulo de “Sécrates”[46].

e 115. Este parece ser el sentido de muchos de sus gestos extravagantes que pasaron a la
historia. Es la alegria que se vuelve sencillez y pobreza interior, quitando importancia a la
actividad o proyectos ‘muy serios’, como para decir:

“Sélo uno es el bueno, sélo uno es santo vy altisimo: adérenlo a EI”.

Decia: “Deléitense en la vida comun, huyan de toda singularidad, atiendan a la pureza de corazdn,
porque el Espiritu Santo habita en mentes candidas y sencillas y El es el Maestro de la oracién que
hace siempre estar en continua paz y alegria, que es la pregustacion del Paraiso”[47].

Pobreza

e 116. Jesus advierte: «Cualquiera que no renuncie a cuanto posee, no puede ser mi
discipulo». (Lc 14, 33)

El desapego de las cosas de este mundo y la pobreza son como los compafieros de viaje de las
otras virtudes. San Felipe demostré siempre una gran libertad y desinterés por las cosas terrenas 'y
una confianza incondicional en la Divina Providencia. Sus discipulos debian ser solidarios con los
que deben ganarse el pan con el sudor de la frente. La pobreza evangélica no debe estar separada
del empefio cotidiano ni del trabajo. El trabajo, en efecto, es la primera forma de solidaridad y de
pobreza.

e 117. El desapego del afecto a todo lo que el hombre posee es necesario en todo cristiano.
Tanto mds lo es para quien ha escogido como porcidn y herencia al Sefior.

En el Oratorio no hay voto de pobreza. San Felipe decia a los suyos también que poseyeran, pero
queria que viviesen el espiritu evangélico.

e 118. La pobreza es fuente de felicidad y es garantia de vida eterna (Mt 5, 3). Comprende la
sobriedad en el uso de los bienes, el desapego del corazén y la seguridad puesta en Dios,
que es Padre y quien «llena a los pobres de bienes y a los ricos despide con las ‘manos
vacias’» (Lc 1, 53) Nuestras Constituciones recomiendan cumplir obras buenas en favor de
la Congregacidon y de los necesitados con cuanto se tenga, y liberarse del espiritu de
avaricia no acumulando nada.

e 118. a) Es significativo el ejemplo ofrecido por el Santo Padre a lo largo de toda su vida al
vender hasta sus libros y rechazar los dones conspicuos de una herencia; si acepté alguna
cosa fue para la Iglesia y los pobres. En la conclusidn de su testamento del 02 de Octubre
de 1581 escribia: “...teniendo siempre fijo esto en la mente, y sélo esto, que lo que mas


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn45
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn46
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn47

me turba y es para mi motivo de temor, es el que para su estado, para su paz y para su
progreso espiritual, son a veces portadoras de mayor impedimento las muchas riqueza
que la pobreza... por las preocupaciones que comportan relajamiento”[48].

e 118. b) El Santo Padre Felipe decia también: “dejen en paz los bienes si quieren ganar
almas; ganar almas y ganar bienes no se puede”[49].

e 118.c) San Pablo advierte que la codicia es la raiz de todos los males (1 Tim 6, 9). Decia
San Felipe: “Dios no dejara de darles bienes, pero estén atentos para que cuando tengan
los bienes no les falte el espiritu... Si andan tras los bienes y quieren dinero no los cuidara,
porque tenerlo sin la debida precaucidn vuelve al hombre incapaz de espiritu”[50].

“Denme diez personas desapegadas y me siento con esto capaz de convertir al mundo”[51].
e 118. d) Felipe escribia a su sobrina religiosa, Ana Maria Trievi:

«Para la adquisicion del amor de Dios no hay mas verdadera y breve ruta que desapegarse del
amor a las cosas, aunque sean pequenas y de poca importancia, y del amor asi mismo, amando en
nosotros mas el querer el servicio de Dios que nuestra satisfaccion y gusto”[52].

e 118. e) El Padre Marciani[53] afirmaba que San Felipe «no habria jamas reconocido como
hijos suyos a los que de entre los miembros de la Congregacién hubieran andado tras de
los bienes».

e 118. f) En definitiva, la pobreza para San Felipe es poder decir con San Pablo: «He
aprendido a estar contento en las condiciones en que me encuentre... a estar en la
abundancia como en la penuria» (Fil 4, 11-12).

Trabajo
e 119. Es la primera manera de vivir la pobreza en el Oratorio.

Los miembros de la Congregacidn viven del propio trabajo, «militant propriis stipendis», viven a su
propia costa...[54] También el trabajo se vuelve un medio de santificacidon cuando es entendido
como via para realizar la voluntad de Dios, de quien todo proviene. El trabajo es plegaria, cuando
se le hace por amor a Dios; cualquier trabajo, ain el mas humilde. Los trabajos mas humildes eran
los predilectos de San Felipe.

e 119. a) Undia, Felipe, viendo que un Padre prolongaba mucho la préctica de la piedad
mientras otros trabajos manuales urgian, le mandd a un hermano con un delantal y me-
tiéndoselo por el cuello le decia: “Conviene también trabajar dejando a Dios por Dios”.

«Exhortaba a sus hijos espirituales a huir, como de algo apestoso, del ocio, y por esto, cuando
alguno de sus hijos espirituales estaba con el Beato Padre, lo ponia a hacer cualquier cosa manual,
como enhebrar coronas, mover cajas, barrer la estancia, arreglar la cama o cosas semejantes, o
bien leer algln libro espiritual o vidas de Santos y exhortaba a hacer cualquier cosa, a no estar
jamas en el ocio»[55].

e 119. b) Los Padres antiguos ensefiaban que la perseverancia implica estos tres trabajos:
la Iglesia (administracion de los sacramentos, especialmente la Confesidn, el culto divino,


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn48
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn49
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn50
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn51
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn52
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn53
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn54
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn55

la predicacién): la celda (recogimiento y oracién vocal y mental personal), y
los oficios, esto es, la aplicacidn presurosa a los quehaceres de la Congregacién.

Castidad

e 120. «La castidad es citada por San Pablo entre los frutos del Espiritu. Se debe vivir como
la libertad del corazén, dandose sin reserva al sefior, no como desprecio de una realidad
humana querida por Dios y santificada por la gracia. La castidad es la anticipacion del
Reino que anhela la totalidad del amor y la disponibilidad para una amistad serenay
positiva, riqueza espiritual que remedia todas las posibles desviaciones de egoismo o de
inmadurez»[56]. San Felipe «exhortaba a huir de toda clase de singularidad y de querer
mostrarse como ser o hacer mds que los otros», sabiendo que la humildad es
indispensable para conservar la pureza.

Decia: “Atiéndase a la pureza del corazén porque el Espiritu Santo habita en las almas candidas y
sencillas. Las tentaciones carnales se deben temer y huir de ellas como de la enfermedad, en la
vejez misma, y mientras se puedan abrir y cerrar los parpados, porque el espiritu de incontinencia
no perdona lugar ni tiempo ni persona”[57].

Repetia «“Cuidense los jévenes de la carne y los viejos de la avaricia. Las tentaciones de la carne se
vencen mejor huyendo que combatiendo. Tener compasidn de quien cae ayuda a no caer. Tener
siempre miedo y no fiarse jamas de si mismo”. Decia también “que le agradaba mdas una persona
tentada en la carne y que huyese de la ocasidon que una persona que no fuese tentada y no huyera
de la ocasién”. Y proponia cinco remedios: “huir de la ocasiéon, no alimentar delicadamente el
cuerpo, huir del ocio, frecuentar la oracién y frecuentar Confesién y la Santisima Eucaristia”»[58].

Obediencia

e 121. La obediencia es la Unica ley impuesta por Dios para el orden universal de las cosas,
para su conservacion[59]. El cosmos obedece el orden divino. El hombre, para dar mayor
gloria a Dios, esta llamado a hacerlo con plena libertad.

No hay mayor expresion de libertad que seguir el proyecto de Dios, dado que el hombre la ha
recibido para poder escoger personalmente aquello que corresponde para su mayor beneficio.
(«iLa verdad los hara libres!») Y la obediencia lo libera de la esclavitud de la debilidad humana,
sujeta al error.

e 122. También la Congregacion Filipense puede ser contemplada en el gran proyecto de la
creacion, donde varios componentes se completan entre ellos y todo va bien cuando todo
es orden, es ‘obediencia’.

Decia el Beato Valfré: «La obediencia es el mapa para navegar hacia las playas de la perfeccién y
hacia el puerto de la feliz eternidad»[60].

El P. Consolini afirmaba: «No sera jamds santo quien no es obediente»[61].

e 123. La obediencia nace de la virtud de la humildad mas que del conocimiento de los
propios limites, de la pobreza y de la necesidad de ayuda. A veces es fatigoso obedecer
porque comporta renuncia de las propias perspectivas, del propio egoismo.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn56
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn57
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn58
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn59
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn60
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn61

San Felipe decia que la obediencia es “el verdadero holocausto que se sacrifica a Dios sobre el
altar de nuestro corazén es un camino compendiado para llegar rapidamente a la perfeccion; es de
mayor estima uno que vive bajo obediencia una vida ordinaria que otro que hace penitencia por
propia voluntad; quien huye de una tribulacion le viene otra, quien huye de la escarcha le cae la
nieve encima y quien huye del oso se encuentra con el ledn»[62].

e 124, La obediencia configura a Cristo, obediente hasta la muerte. «Deseaba en sus hijos
espirituales una obediencia prontisima y solia decir que no bastaba hacer lo que la
obediencia mandaba sino que era necesario hacerla sin discurrir y tener por cierto que
aquello que la obediencia mandaba era la mejor cosa, la mas perfecta que se pueda
encontrar aunque parezca o sea lo contrario. Decia a menudo a sus hijos espirituales, y en
particular a los de casa, que fuesen prontos para la obediencia, que dejasen cualquier
actividad por las cosas comunes, incluso la oracidn o cualquier cosa que pareciese
mejor»[63].

Cualquier condicién de vida, cualquier vida social requiere obediencia, obediencia a las leyes, a las
disposiciones...

e 125. También la proverbial “libertad filipense” reclama obediencia. El P.
Tarugi[64] repetia: «Los de la Congregacidn, aunque no estan ligados por el voto de
obediencia, estdn ligados libremente a vivir la obediencia».

Las Constituciones filipenses recomiendan no comprometerse en obras externas que requieran la
ausencia de la vida comun, y en la aceptacion de ministerios externos se esta invitado a la
obediencia[65].

e 126. La obediencia es la mejor preparacién para asumir puestos de responsabilidad. Es
conocido el dicho: «para saber mandar es necesario saber obedecer».

Capitulo V. Medios de perfeccion
El oratorio: lugar de oracion
1. Trato familiar de la Palabra de Dios

e 127. a) El Concilio Vaticano Il da las orientaciones para una renovacién de la vida cristiana
auténtica: la devocion que lleva a Cristo reclama la escucha asidua de la Palabra de Dios, la
oracion liturgica, el seguimiento de Cristo en la fe y el amor y en las obras de
evangelizacion.

e 127. b) Como los discipulos de Emaus, en el camino con Cristo, debemos ponemos a la
escucha de las Sagradas Escrituras, meditarlas profundamente. Estas siempre hacen
conocer mas a Cristo. San Jerénimo amonestaba: «La ignorancia de la Escritura es
ignorancia de Cristo» (Com. a Isaias).

e 127.c) «Por esto es necesario que todos los clérigos, principalmente los sacerdotes y
cuantos atienden legitimamente al ministerio de la palabra, como los didconos o los cate-
quistas, mantengan un trato continuo con la Escritura, mediante la sagrada lectura y el
estudio esmerado, a fin de que “no se vuelvan vanos predicadores de la palabra de Dios


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn62
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn63
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn64
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn65

hacia afuera aquellos que no la escuchan en su interior” (San Agustin, Serm. 179) cuando
deben participar a los fieles que se les ha confiado la sobreabundante riqueza de la
Palabra divina, especialmente en la Sagrada Liturgia»[66].

e 128. Desde los origenes el Oratorio se distinguia por el caracteristico y especial didlogo
sobre la Palabra de Dios, ejercido de modo familiar, sencillo, objetivo, adherido a la vida
concreta de cada dia. Palabra meditada en el Espiritu Santo, asiduamente invocado. Se
daba gran importancia también a la lectura comentada de la vida de los Santos.

e 128. a) Para San Felipe éste era el principal medio de renovacién de la vida cristiana:
anuncio de la Buena Nueva, hecho con palabras comprensibles para todos, en ‘intimidad
familiar’, entre personas avidas de verdad. No amaba los sermones grandilocuentes ni el
pulpito, amaba el didlogo fraterno.

e 128. b) Este estilo original para los tiempos de Felipe continuda siendo el medio de
evangelizacién caracteristico del Oratorio. La conciencia encarnada de la Palabra de Dios
transforma la vida ‘en comun’ en ‘comunidn de vida’.

e 128.c) El Padre Manni[67] decia que para San Felipe: «Qir cotidianamente la Palabra de
Dios compensaba los ayunos, el silencio, las vigilias, el salmodiar de los monjes, porque la
escucha atenta de la Palabra de Dios era como cumplir con estos ejercicios».

El Padre Talpa[68] en 1613 escribia: «El Instituto del Oratorio consiste principalmente en anunciar
cada dia la Palabra de Dios de modo sencillo y familiar».

e 128.d) El Oratorio propone el trato sapiencial de la Palabra de Dios, encarnada en la
historia de la Iglesia, en los escritos de los Padres y en la vida de los Santos, de manera que
favorezca el crecimiento en cada uno hacia la madurez cristiana.

2. Oracion

e 129. El Concilio Vaticano Il dice: «Recuerden que a la lectura de la Sagrada Escritura debe
acompafiar la oracion para que pueda desarrollarse el didlogo de Dios con el hombre, pues
“cuando oramos hablamos con Dios y cuando leemos sus palabras lo escuchamos”» (San
Ambrosio, De oficiis ministrorum)[69].

e 129. a) Para San Felipe no se trataba sélo de estudiar la Palabra de Dios “como lo hacen
los profesores de la Sorbona”, sino de meditarla a solas y en comunién fraterna, de dar
nuestra respuesta en la oracién y ponerla en practica. Afirmaba: “El hombre sin oracion es
un animal sin discurso. No hay cosa que tema tanto el demonio y que busque impedir
mas, que la oracién. Cuando tengo tiempo para hacer la oracion a Dios, espero obtener
cualquier gracia que le pido”[70]. También decia: “Lo poco que se tenga de devocién que
no se deje jamds, porque, decia, si el demonio ve que lo deja una vez, facilmente ve que lo
hard dejar otra y después otra y se volvera una cosa de nada”[71]. «Para mayor provecho
y para que una persona no se fastidie, ensefiaba a elevarse a Dios varias veces al dia con
cualquier oracion jaculatoria»[72]. Decia que “una de las cosas que gozaba en la vida del
espiritu y para hacer oracion era leer a menudo la vida de los Santos. Exhortaba a la
perseverancia en la oracion diciendo que la persona no debia ni por los fantasmas que


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn66
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn67
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn68
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn69
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn70
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn71
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn72

vinieran en la oracidn ni por cualquier tentacion, dejar de hacerla, sino, soportar cualquier
cosa con paciencia, porque el Sefior concede en un momento lo que no se ha podido
obtener en diez afios”[73].

e 129. b) El Padre Mario Sozzini, cerca de la muerte, requerido para que dejara un recuerdo,
recomendaba: «En tanto la Congregacidn del Oratorio frecuente la oracién, serd Congre-
gacidn y se mantendra el espiritu».

e 130. La oracién y la meditacion de la Palabra de Dios han tenido siempre el primer lugar en
el Oratorio que es ‘lugar de oracidon’ por antonomasia y escuela de oracién.

Frecuencia de los sacramentos: Eucaristia y Reconciliacién
l. Eucaristia

e 131. La Eucaristia era el tesoro de Felipe. Es conocido el fervor con que celebraba la Santa
Misa y los temblores de amor que a menudo sacudian su persona.

Exhortaba a los suyos a celebrar cada dia. “Decia que cometian un gran error los sacerdotes que,
pudiendo, no celebraban cada dia y que se equivocaban los que pedian permiso para no celebrar
diario con la excusa de recrearse, diciendo que aquellos que buscan consuelo fuera de su lugar
buscan su dafo, y que aquel que quiere ser sabio sin la verdadera sabiduria o bien sin el Salvador,
ese individuo no esta sano sino enfermo y no es sabio sino loco”[74].

e 132. La mejor preparacion para la Celebracidn Eucaristica es una vida santa, «vivir de tal
manera que en cualquier momento, en lo que respecta a la conciencia, se pueda decir
Misa y comulgar».

El Padre Angelo Velli[75] decia: «Es necesario decir Misa como si el hombre, terminada esta
oracidn, de pronto tuviese que morir».

e 133. La Eucaristia es el culmen de la vida cristiana, es fuente de amor y de unidad. No se
puede ser una verdadera comunidad cristiana sin la Eucaristia. Es el alimento necesario
para estar con Cristo y sus evangelizadores.

e 133. a) El culto a la Eucaristia y el amor a la Liturgia son siempre prerrogativa filipense,
porque la Liturgia es el catecismo practico, es la escuela de fe y de amor, expresion de la
vida de la comunidad cristiana.

e 133.b) Es de todos conocida la devocién de San Felipe por la Eucaristia, pasando horas y
horas en adoracién delante del Tabernaculo, es conocido cuanto promovio la adoracidn
publica, especialmente aquella solemne de las Cuarenta horas.

2. Reconciliacion

e 134, Tanto la administraciéon del Sacramento de la Reconciliacién como la Confesidn
frecuente, en la mente y en la practica de San Felipe, eran, no sélo el medio para librar del
pecado y recuperar la paz de la conciencia, sino sobre todo, un medio para caminar hacia
la perfeccion. Estaba de tal manera lleno del Espiritu Santo que parecia como una
necesidad natural el comunicado a los demas dispensando la misericordia de Dios y con el


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn73
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn74
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn75

coloquio espiritual. Este particular carisma lo hacia ser incansable, de dia y de noche. Su
recdmara siempre estaba disponible para todos; cuantos recurrian a él recuperaban la paz
y el deseo de vida cristiana.

e 135. El ministerio de la reconciliacién y de la direccién espiritual ha sido siempre una
caracteristica y una practica tradicional filipense.

El padre Angelo Saluzzi[76] refiriéndose a la asiduidad de los sacerdotes Filipenses al confesionario
decia: «Es necesario que esté en la tienda quien quiera ganar».

San Felipe exhortaba a orar para encontrar un confesor y un padre espiritual estable. “El demonio,
decia, tiene miedo del Padre espiritual”. Recomendaba mostrarse al Padre espiritual con libertad,
sinceridad y sencillez “El diablo no se vence mejor (siendo soberbisimo) que con la humildad y
descubrir los propios pecados y tentaciones al confesor”[77]. “No fiarse jamds de si mismo, sino
aconsejarse siempre del Padre espiritual y encomendarse a la oracion de todos”[78].

Devocion a Maria

e 136. Ya habiamos considerado la importancia de la presencia de Maria en el camino
espiritual de San Felipe. El Oratorio ha heredado de él una devocién particular por la Santa
Virgen, como lo testifican también nuestras iglesias. Nuestro Santo Padre se dirigia a ella
con las expresiones mas tiernas, mas dulces. Siempre afirmaba que la Virgen era la
verdadera fundadora del Oratorio. Recomendaba a los suyos la devocidn a la Sefiora como
medio esencial de ascesis espiritual: “Sean devotos, hijos mios, de la Virgen, sean devotos
de Maria, sé lo que les digo”. “Sepan hijitos, y créanme a mi que lo sé, que no hay medio
mas poderoso para obtener gracia de Dios que la Virgen Santisima”[79]. “Para poder
comenzar y perseverar en la vida del espiritu, para llegar mas expeditamente a la

perfeccidon, decia el Beato Padre, que era necesaria la devocién a la devotisima
Virgen”[80].

Recomendaba la recitacion cotidiana del santo rosario. Habia compuesto también una corona de
jaculatorias: “Virgen y Madre. Madre y Virgen — Virgen Maria, Madre de Dios, ruega a Jesus por
wn "

mi”. “y pedia a todos con grandisimo afecto y abundancia de lagrimas, que recitasen por amor a
ella cada dia aquella corona... porque con ésta se dicen los titulos mas bellos de Maria”[81].

e 137. Lalglesia venera a Maria como «Signun Ecclesiae», como figura de la Iglesia, la invoca
como Madre y la propone a todos los cristianos como modelo, mientras asegura su
poderosa intercesion. Ella corresponde y colabora con prontitud y dedicacidn total a la
iniciativa divina de salvacidn. Ella, la primera y mas fiel “escuchadora” de la Pa-
labra «Verbum Dei». Ella que supo con su “Fiat” acoger y encarnar, con intenso afecto
materno y con total docilidad la accion del Espiritu Santo, al que es «Camino, Verdad y
Vida».

Estudio de la Sagrada Escritura y predicacion

e 138. El estudio es esencial para la formacién permanente de todos, para la predicaciony
para el apostolado: especialmente el estudio de la Sagrada Escritura. El Santo Padre,
hablando de los estudios decia que los mejores y mas utiles libros para aprender. “eran los


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn76
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn77
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn78
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn79
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn80
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn81

gue comenzaban con la ‘S, es decir, libros de Santos, como San Agustin, San Gregorio, San
Bernardo, etc.”[82].

El P. Talpa escribia: «Los medios con los cuales la Congregacidn intenta conseguir el fin de procurar
la salud de las almas y del préjimo, son tres principalmente: el primero es la bondad y la
ejemplaridad de vida; el segundo medio es el culto divino y de todos los ejercicios que le per-
tenecen; el tercero es un exacto conocimiento de la doctrina cristiana, la cual ha de servir para los
siguientes ejercicios:

e a)Parael Oratorio:
e b) Para la predicacién y ensefianza de la Sagrada Escritura para instruccion del pueblo;
e ) Parala administracion del Santisimo Sacramento».

e 139. Predicacion. Desde los inicios del Oratorio la predicacidn ha sido la principal forma de
apostolado. Sin embargo, con un estilo propio, familiar, que deleite mas al corazén que a
la mente, dirigida con preferencia al grupo mas que a la masa. Podemos afirmar que Felipe
con su método cred una verdadera escuela en el ambiente de la Roma del Renacimiento,
donde los oradores eclesiasticos rivalizaban con los clasicos paganos.

El Santo ensefaba que para predicar era necesario primero hacer mucha oraciéon, dar mucha
importancia a la prdctica de la virtud, tener recta intencion en el estudio y recorrer
frecuentemente los ejemplos tomados de la vida de la Iglesia y de los Santos.

Decia el P. Alvarez[83] «Doctrina y espiritu (preparacién y oracién) son como Martha y Maria,
porque deben ayudarse mutuamente».

El P. Juliano Giustiniani[84] solia decir que un «sacerdote de la Congregacion debia morir sobre
uno de estos tres lefios: “la peana del altar, el confesionario o la silla del estudio”».

Capitulo VI. El Oratorio. Actualidad de su presencia en el mundo
Actualidad

e 140. San Felipe comenzd a predicar el Evangelio como laico. Lo predicé en Roma,
especialmente en los lugares laicos: la calle, las plazas, los jardines. Lo predicé mediante
gestos sencillos, cotidianos, laicos. Como laico tuvo, en 1544, el gran don del Espiritu Santo
durante una ‘noche de fuego’, su Pentecostés. Se dirigia sobre todo a los laicos y los
adiestraba para expresarse en las reuniones del Oratorio, a hablar del Evangelio, de Jesus.

Hecho sacerdote no interrumpe jamas esta capacidad suya de acoger a los laicos, los jévenes
sobre todo (“Felices ustedes los jovenes que tienen tiempo para hacer el bien”), de entenderlos,
de hacerse entender por ellos.

Funddé una comunidad que se vuelve presbiteral, pero para el interior del Oratorio secular, para su
servicio, para ayudar practicamente a los laicos a que vivan el sacerdocio derivado de su Bautismo
y su ser misionero conectado a su caracter de cristianos, discipulos y por consiguiente, apéstoles.

e 141. La Iglesia catdlica ha redescubierto de modo muy incisivo esta antigua verdad,
partiendo del Concilio Vaticano Il. Pero la atencién a los laicos y al mundo fue parte de la


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn82
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn83
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn84

tradicion mas constante y clara del Oratorio de San Felipe. Recordamos, entre los santos
gue pueden sefialarse, a San Francisco de Sales. J. H. Newman, al Padre Julio Bevilacqua.

La «Christifideles laici» del Papa Juan Pablo Il (1988) usa el término ‘laico’ como adjetivo del
nombre ‘cristiano’ (‘fiel a Cristo’). Los laicos son, estadisticamente, la normalidad de los cristianos;
ellos, teniendo a su lado a los presbiteros y a los obispos, son los testigos mas confiables de la
mentalidad del mundo y los sujetos potencialmente mas eficaces, en ciertas situaciones, del anun-
cio evangélico a nivel misionero.

e 142. Las comunidades filipenses no estdn destinadas a cerrarse en si mismas en la
busqueda de su bienestar espiritual. Constitutivamente son comunidad de «vida
apostélica» enviada al mundo para anunciarle la esperanza cristiana, para buscar
alcanzarlo y salvarlo desde dentro, no desde lo alto o desde fuera.

El ansia misionera de San Felipe («Tus Indias son Roma», se lo habia dicho Agustin Ghettini)[85] se
transfunde en esta comunidad que busca leer los signos de los tiempos y hacerse «todo a todos»
(Cfr. 1Cor 9, 22) en aquella adaptabilidad que es la contrasefia desde los origenes.

La enciclica «Redemptoris Missio» casi parece referirse a esto cuando escribe: «El Espiritu Santo
impulsa al grupo de creyentes a “hacer comunidad”, a ser Iglesia. Los Hechos indican que la
mision, dirigida primero a Israel y después a los gentiles, se desarrolla en multiples niveles... (RM
26-27). Los Pontifices de la época mas reciente han insistido mucho en la importancia del papel de
los laicos en la actividad misionera. En la exhortacidn «Christifideles laici»: «también yo he tratado
explicitamente de la mision permanente de llevar el Evangelio a cuantos no conocen a Cristo
redentor del hombre y del correspondiente empefio de los fieles laicos. La misién es de todo el
pueblo de Dios» (n.71).

e 143. La capacidad de entrar en didalogo con los laicos y con el mundo, e implicarlos en el
acontecimiento del Reino, supone una actitud y una dimensién espiritual de particular
apertura. Dialogar no quiere decir condescender; puede, al contrario, resultar inevitable,
en el didlogo, el servicio de la contestacion evangélica, del discernimiento cristiano.
Dialogar es, sin embargo, partir siempre de lo interno, del amor. «Sé muy bien para qué
son los Santos, cuya misidn estd mas en juntar al mundo con la verdad que en separarlos.
Lo primero era la mision de Felipe»[86]. En esta afirmacion suya, Newman confronta el
espiritu ‘dulce y penetrante’ de San Felipe con aquel de Savonarola, impetuoso y
polémico, a quien, sin embargo San Felipe veneraba como Santo.

e 144. Las comunidades filipenses estan llamadas a compartir esta ‘cualidad ecuménica’ de
San Felipe. Entendiendo por ecumenismo la actitud de buscar juntos, actitud confiada en
la hospitalidad que libera en el interlocutor la potencialidad del bien y de la verdad que
existen en ély que vienen solicitados con espiritu creativo, segun el criterio paulino de «no
apagar el espiritu, de examinar cualquier cosa y retener lo que es bueno» (Cfr. 1 Ts 19-21).

Para Felipe el mismo camino de la imitacién de Cristo atraviesa el mundo, el mundo de nuestra
cotidianeidad... Una vez que la esposa del embajador espafiol le pregunté cuando habia
abandonado el mundo, Felipe respondié: “No sabia que lo habia dejado”[87].


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn85
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn86
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn87

145. La ‘secularidad’ de los sacerdotes y de los hermanos del Oratorio consiste en, con
corazén misionero, habitar mas adentro de este mundo, con sus inquietudes, tentaciones
y fermentos, para ayudarlo a encontrarse a si mismo en Cristo.

146. Las mismas diferencias y la diversidad que existen entre los hombres, a nivel cultural
y también religioso, vienen a enfrentar a los hijos de San Felipe, no como inevitables
fuentes de divisién sino como potenciales medios de enriquecimiento y de acercamiento a
la Unica verdad. Escribe Paulo VI: «Supongamos un grupo de cristianos que dentro de la
comunidad humana donde viven, manifiestan su capacidad de comprensién y de
aceptacion, su comunién de vida y de destino con los demads, su solidaridad con los
esfuerzos de todos en todo aquello que existe de noble y de bueno... Supongamos,
ademas, que irradian de una manera sencilla y espontanea su fe en los valores que van
mas alla de los valores corrientes, y su esperanza en aquello que no se ve y en lo cual
nadie osaria sofiar... este testimonio constituiria ya, por si mismo, una proclamacién eficaz
de la Buena Nueva». «Conservemos la dulce y confortante alegria de evangelizar... Sea
ésta la mayor alegria de nuestras vidas entregadas a Dios. Y ojald que el mundo actual, que
busca a veces con angustia la Buena Nueva pueda recibirla, no de evangelizadores tristes y
desalentados, impacientes y ansiosos, sino de servidores del Evangelio, cuya vida irradie el
fervor de aquellos que han recibido, antes que todo en si mismos, |a alegria de

Cristo»[88]-[89].

Conclusion

147. El Santo Padre Felipe fue sobre todo un ser espiritual, un corazoén dilatado por el
Espiritu Santo. Con los afios se vuelve siempre mas contemplativo, un orador puro. Este es
el profundo secreto que explica la identidad. Sin esto, su figura corre el riesgo de ser leida
en lo superficial, como la de un simpatico burldn y sin forzar las cosas, se le pueden aplicar
las palabras de Pablo: «el fruto del Espiritu es amor, alegria, paz, paciencia, benevolencia,
bondad, fidelidad, dulzura, dominio de si» (Gal 5, 22).

Su pedagogia fue una pedagogia del Espiritu fundada en la docilidad (docibilitas) a sus
inspiraciones. «Cor ad cor loquitur» («El corazén habla al corazén»). De aqui su perenne validez. La
presencia del Espiritu es totalmente para la Iglesia. Sin el Espiritu ésta se volveria letra muerta,
estructura del pasado, propaganda sin fuerza de liberacidn.

148. El Espiritu Santo es el alma de la Iglesia, la hace comunidad vibrante y una comunion
fraterna, la renueva frente al mundo y en el mundo, con los dones de una auténtica
juventud, la libera del temor de lo nuevo y de la vanidad de las modas, la vuelve coloquial,
lugar de franqueza, de libertad responsable. El Espiritu hace de la Iglesia, Iglesia de Cristo
resucitado y viviente.

149. Las comunidades filipenses con su modesta estructura estdn llamadas a expresar en
la Iglesia y en el mundo esta ‘libertad en la verdad’, esta gozosa servidumbre ‘en la caridad
de Cristo’.

Pequefias y escondidas como son estas comunidades, pueden ser siempre, siempre en la logica del
Reino, sal de la tierra y fermento que hace crecer a los hombres, a los hermanos.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn88
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftn89

e 150. «Estén siempre alegres, se los repito, estén alegres. Que todo el mundo note lo
comprensivos que son. El Sefior esta cerca, no se angustien por nada; en lo que sea, pre-
senten ante Dios sus peticiones con esa oracion y esa suplica que incluyen accion de
gracias; asi la paz de Dios, que supera todo razonar, custodiard sus mentes y sus
pensamientos por medio del Mesias Jesus.

Por ultimo, hermanos, todo lo que sea verdadero, todo lo respetable, todo lo justo, todo lo limpio,
todo lo estimable, todo lo de buena fama, cualquier virtud o mérito que haya, eso ténganlo por
suyo y lo que aprendieron y recibieron y oyeron y vieron de mi o en mi, eso llévenlo a la practica,
asi el Dios de la paz estara con ustedes» (Fil 4, 4-9).

[1] W. Faber, The Spirit and Genius of St. Philip, Lambert, Londres. 1850.
[2]1P.O.

[3] Ponnelle-Bordet, Introduccion, p. X.

[4] Dagli Annali della Storia della Chiesa di Baronio. cit. de Meriol Trevor. p. 218.
[5] LAUS, 1987. n. 242. p. 139.

[6] M. Trevor. Op. Cit., pp. 91-92.

[7]1 Ponnelle-Bordet. p. 392.

[8] M. Trevor, p. 129.

[9] vita, 1, c. 18

[10] Decreto del 21 de abril de 1587.

[11] Prepdsito de la Congregacion de Roma por 20 afios. Murié en 1782.
[12] M. Trevor, p. 164.

[13] P. PEDRO CONSOLINI, de Monte Leone, Didcesis de Fermo. Entré a la Congregaciéon en 1590.
Murié después de la media noche del 30 de enero de 1643. (Breve notizia d’alcuni compagni di
Filippo Neri. de F Giacomo Ricci, Brescia. 1706 — Dalle stampe degli Eredi di Gio. Maria Rizzardi, pp.
132-171).

[14] Mdximas y recuerdos

[15] Padre VICENZO VETTORI: Prepdsito de Roma por 20 afios. Murié en 1782.
[16] Constituciones, n. 57.

[17] Constituciones, n. 10.

[18] Lettera sulla vocazione dei Filippini, p. 14

[19] Mdximas y Recuerdos.

20] «Ma il nostro S. Padre, che con divino consiglio ci ha date Regole differenti da quelle
de’Claustrali, no ha voluto assolutamente unione alcuna tra le sue Case, ma solamente unione di


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref1
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref2
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref3
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref4
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref5
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref6
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref7
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref8
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref9
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref10
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref11
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref12
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref13
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref14
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref15
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref16
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref17
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref18
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref19
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref20

spirito, come scrive il Padre Consolini: e avendo stabilito che ogni Casa si regga da sé, e non abbia
unione con le altre, ha nel medesimo tempo fatto conoscere assai chiaramente, che non vuole,
che un Soggetto passi da una Congregazione all’altra...» Ver: Pregi della Congregazione
dell’Oratorio... Venecia -1825-1826 pp. 279-280, Tomo |l.

[21] C.I.C. 115 §2; 586, 81, §2; Const. n. 16

[22] Prepésito de Roma. Cfr. Memorie Storiche della Congregazione dell’Oratorio. Di Giovanni
Marciano, Napoles, 1693; p. 488.

[23] Cittadini: Spiritualita del Oratorio. Relazione al Congreso Generale, 1982.

[24] Istruzione per Esercizi Spirituali, Biela, 1875, p. 129. Cfr. también Memorie. cit.: «se noi non
abbiamo i voli come i Religiosi. abbiamo la carita che prevale a tutti i voti», (Cfr. Memorie... Cit. pp.
59-60). Padre NICOLO GIGLI de origen francés, «uno de los primeros hijos de San Felipe».

(Cfr. Pregi della Congregazione dell’Oratorio di San Filippo Neri. Venecia, 1825, Tomo I, p.

96. Primo fiore di San Filippo Neri; trapiantato dalla terra al Cielo. (Memorie... Cit. pp. 499-505)
Murié el 14 de junio de 1591.

[25] Padre ANTONIO GALLONIO, entrd en la Congregacién de Roma el 12 de junio de 1577. Gran
discipulo de San Felipe. Escribi6 diversos tratados y la vida de San Felipe. Murié el 15 de Mayo de
1605. Cfr. también Breve notizia d’alcuni Campagni di S. Filippo Neri di F. Giacomo Ricci, Brescia,
1706. y Cfr. Memorie... Cit.

[26] Padre MARIANO SOZZINI, nacido en Siena el 15 de julio de 1613. Admitido en la Congregacion
el 12 de mayo de 1641, siendo Maestro de novicios el Padre Pedro Consolini. Por lo dicho arriba.
Cfr. Vita del Venerabile Servo di Dio Mariano Sozzini. Prete della Congregazione

dell’Oratorio di Roma, Venecia, 1751, p. 90; Cfr. también Pregi... Cit. pp. 162 Y ss., donde es
comentado cada punto. Murid el 15 de septiembre de 1680.

27] Mdximas y Recuerdos.
28] Mdximas y Recuerdos.

[29] Padre Antonio Cistellini: «San Filippo e la Spiritualitd dell’Oratorio» en Le grandi Scuole della
Spiritualita Cristiana, pp. 505-517. Edizioni O. R. Milano. 1984.

[30] Mdximas y Recuerdos. También las siguientes.
[31] Istruzioni... p. 70.

[32] ibidem. Cfr. también Pregi.., cit. p. 209.

[33] Mdximas y Recuerdos.

[34] Padre ALEJANDRO FEDELI de Ripa Transona (hoy Ripatransone. de Ascoli Piceno) uno de los
primeros y mas obedientes hijos de San Felipe. Con César Baronio y Juan Francisco Bordini es
destinado por el santo, al inicio, para el cuidado de San Juan de los Florentinos. Murid el 27 de
Octubre de 1596. Cfr. Memoria Historiche..., Cit. pag. 30 y 478-481. Cfr. también Breve

notizia... Cit.. pag. 72-74.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref21
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref22
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref23
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref24
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref25
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref26
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref27
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref28
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref29
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref30
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref31
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref32
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref33
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref34

[35] Istruzioni... p. 70.
[36] Ibidem.

[37] Mdximas y Recuerdos
[38] Ibidem.

39] De vita Beati Philippi Neri et Instituto Congregationis Oratorij, Libri VII; de un discipulo de San
Felipe Neri, con anotaciones del Cardenal César Baronio.

[40] Cittadini, Spilitualita dell’Oratorio, Op. Cit.
[41] Ibidem.
[42] Ibidem.
[43] Ibidem.

[44] AGUSTIN VALIER, nacido en Venecia el 7 de abril de 1521. Obispo de Verona el 15 de mayo de
1565, hecho cardenal el 12 de diciembre de 1583. Murié el 23 de mayo de 1606. Obispo subvicario
de Palestrina. Escribié casi 200 obras latinas.

[45] Mdximas y Recuerdos.

[46] Bouyer Luis: Un Socrate Romain.

[47] Mdximas y Recuerdos.

[48] Spirituali Esercizi: Op. Cit. p. 51.

[49] Ibidem. Cfr. También Pregi... Op. Cit. Tomo Il p. 58.
[50] Mdximas y Recuerdos.

[51] Spirituali Esercizi; cit. p. 58.

[52] Gasbarri: Filippo Neri nella Testimonianza... p. 191.
[53] MARCIANI, del Oratorio de Napoles (Pregi.... p. 58).
[54] Constituciones n. 102

[55] Mdximas y Recuerdos.

[56] Cittadini, Art. Cit.

[57] Ibidem.

[58] Ibidem.

[59] Spirituali Esecize... Op. Cit. P. 85

[60] Ibidem., p. 97

[61] Pregi..., p.249


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref35
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref36
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref37
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref38
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref39
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref40
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref41
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref42
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref43
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref44
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref45
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref46
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref47
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref48
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref49
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref50
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref51
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref52
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref53
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref54
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref55
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref56
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref57
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref58
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref59
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref60
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref61

[62] Mdximas y Recuerdos.
[63] Mdximas y Recuerdos.

[64] Card. PRANCISCO MARIA TARUGI. De Montepulciano. Primo del Papa Julio Ill. Después de
haber escogido como confesor a San Felipe se unié al grupo de sus discipulos en 1556. Pensé por
un momento hacerse capuchino pero el Seior lo hizo permanecer con San Felipe, En 1576 se
trasladd a Napoles para la fundacién de aquella Congregacién. Fue llamado de nuevo a Roma al
cabo de seis afos. Después fue hecho Arzobispo de Avignon por el Papa Clemente Ill, quien el 05
de junio de 1596 lo hizo Cardenal junto con César Baronio. Se retird muy anciano a su querida
Congregacion donde murié el 11 de junio de 1608 a los 83 afios después de haber sido propuesto
por algunos afios a la Iglesia de Siena. Cfr. Breve notizia, Op. Cit. p. 25y ss.

[65] Constituciones, pp. 100-101.
[66] Dei Verbum n. 25.

[67] El Padre AGUSTIN MANNI, de Canziano en el ducado de Urbino. Uno de los primeros hijos de
San Felipe. (Cfr. Memorie Historiche, cit. p. 7 Y pp. 520-530) Dotado de gran dulzura de espiritu,
tanto que era llamado ‘Padre Mana dulce’. Asiduo al confesionario para los miembros de la casay
para los externos. Para los enfermos y los pobres era ‘el Angel de Dios’. Tenia una excepcional
devocién a Maria Santisima. Murid a los 71 afios el 26 de noviembre de 1618 (Cfr. Breve notizia...
Op. Cit. pp. 104-112).

[68] P. ANTONIO TALPA, nacido en San Severino en la Marche, el 12 de abril de 1536. Entré a la
Congregacion desde sus inicios. Dedicado por San Felipe como Director espiritual de San Camilo de
Lelis. Enviado a fundar la Congregacion de Napoles donde murié el 14 de enero de 1624.

[69] Dei Verbum n.25

[70] Mdximas y Recuerdos.
[71] Madximas y Recuerdos.
[72] Mdximas y Recuerdos.
[73] Mdximas y Recuerdos.
[74] Mdximas y Recuerdos.

[75] El Padre ANGELO VELLI de Palestrina, acogido por San Felipe en la Congregacidn en 1565.
Mandado con F. M. Tarugi a San Juan de los Florentinos. Llevado a Ferrara por un tiempo. El
Cardenal Pedro Aldobrandini, queria proponerlo para el cardenalato, pero se negd. Segundo
Prepdsito después de Felipe. Después de 60 afios de Congregacion murié de 85 afios el 10 de
diciembre de 1622 (Cfr. Memorie... Op. Cit. p. 30 y pp. 482-488 y Cfr. Breve notizia... Op. Cit pp. 75-
79).

[76] Padre ANGELO SALUZZI. Prepdsito de Roma por varios afios. Era Prepdsito también a la
muerte del Padre Velli en 1622. (Cfr. Memorie hist... Op. Cit. p. 488).

77] Mdximas y Recuerdos.


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref62
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref63
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref64
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref65
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref66
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref67
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref68
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref69
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref70
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref71
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref72
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref73
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref74
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref75
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref76
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref77

[78] Mdximas y Recuerdos.
[79] Mdximas y Recuerdos.
[80] Mdximas y Recuerdos.
[81] Mdximas y Recuerdos.
[82] Mdximas y Recuerdos.

[83] Padre BALTASAR ALVAREZ, de la Compafiia de Jesus, confesor de Santa Teresa de Avila.
(Cfr. Pregi... Op. Cit. pp. 25y 34).

[84] Padre J. GIUS11NIANI. Prepésito de Roma, 1623-1629, muerto en 1654.

[85] AGUSTIN GHETTINI, monje cisterciense cerca de Tre Fontane. (Cfr. Il primo processo
per San Filippo Neri, Citta del Vaticano, 1957, Vol. |. pp. 384-385.

[86] J.H. Newnan, Missione di San Fillippo.
[87]1 P. Tiirks, Fillippo Neri. Citta Nuova. p. 167.
[88] Evangelii Nuntiandi nn. 21y 80.

89] En estas palabras Paulo VI parece reflejar la particular formacidn religiosa recibida en su
juventud en el Oratorio de su ciudad natal, bajo la guia de un padre filipense a quien nombrara
cardenal: el P. Julio Bevilacqua


https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref78
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref79
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref80
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref81
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref82
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref83
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref84
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref85
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref86
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref87
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref88
https://oratorio.mx/itinerario-espiritual/#_ftnref89

